
opusdei.org

Thème 6 - La
Création

La doctrine de la Création
constitue la première réponse
aux interrogations
fondamentales sur notre
origine et notre but final

05/02/2014

6.

La Création

Introduction

L’importance de la vérité de la
création découle de sa qualité de «



fondement de tous les projets divins
de salut […] commencement de
l’histoire du salut, qui culmine avec
le Christ » (Compendium, 51). Autant
la Bible (Gn 1, 1) que le Credo
commencent par la confession de foi
en un Dieu Créateur. À la différence
des autres grands mystères de notre
foi (Trinité, Incarnation), la création
est « la première réponse aux
interrogations fondamentales de
l’homme sur son origine et sur sa fin
» (Compendium, 51), que l’esprit
humain se pose, et en partie y
répond, comme le montre la
réflexion philosophique, ainsi que les
récits des origines appartenant à la
culture religieuse de tant de peuples
(cf. Catéchisme, 285), même si la
spécificité de la notion de création
n’a été saisie de fait qu’avec la
révélation judéo-chrétienne.

La création est donc un mystère de
foi aussi bien qu’une vérité
accessible à la raison naturelle (cf. 



Catéchisme, 286). Cette particulière
situation entre raison et foi fait de la
création un bon point de départ dans
la tâche de l’évangélisation et du
dialogue que les chrétiens, de tout
temps mais spécialement de nos
jours[1], sont appelés à mener à bien,
comme jadis saint Paul à l’Aréopage
d’Athènes (Ac 17,16-34).

On distingue habituellement entre
l’acte créateur de Dieu (la création 
active sumpta) et la réalité créée,
effet de cette action divine (la
création passive sumpta)[2]. C’est
suivant ce schéma que sont exposés
ci-après les principaux aspects
dogmatiques de la création.

L’acte créateur
« La création est l'œuvre
commune de la Sainte
Trinité » (Catéchisme,
292).

La Révélation présente l’action
créatrice de Dieu comme le fruit de

• 
◦ 



sa toute-puissance, de sa sagesse et
de son amour. Ordinairement, on
attribue la création plus
particulièrement au Père (cf. 
Compendium, 52), la rédemption au
Fils et la sanctification à l’Esprit
Saint. En même temps, les œuvres ad
extra de la Trinité (la première
d’entre elles étant la création) sont
communes à toutes les Personnes, et
c’est pourquoi l’on peut se poser la
question du rôle spécifique de
chaque Personne dans la création. En
effet, « chaque personne divine
opère l'œuvre commune selon sa
propriété personnelle » (Catéchisme,
258). C’est là le sens de
l’appropriation, également
traditionnelle, des attributs essentiels
de toute-puissance, sagesse et amour
respectivement à l’agir créateur du
Père, du Fils et de l’Esprit Saint.

Dans le Symbole de Nicée-
Constantinople, nous confessons
notre foi « en un seul Dieu, le Père



tout-puissant, créateur du ciel et de
la terre »; « en un seul Seigneur,
Jésus-Christ […] par qui tout a été fait
» ; et en l’Esprit Saint « qui est
Seigneur et qui donne la vie » (DS
150). La foi chrétienne parle donc
non seulement d’une création ex
nihilo, à partir du néant, mais aussi
d’une création faite avec
l’intelligence, la sagesse de Dieu (le 
Logos par lequel tout a été fait (Jn 1,
3)) et d’une création ex amore (GS
19), fruit de la liberté et de l’amour
qui est Dieu, l’Esprit Saint qui
procède du Père et du Fils. Par
conséquent, les processions
éternelles des Personnes sont à la
base de leur action créatrice[3].

De même qu’il n’y a pas de
contradiction entre l’unicité de Dieu
et son être en trois Personnes, il n’y a
pas d’opposition entre l’unicité du
principe créateur et les diverses
manière d’agir de chacune des
Personnes.



« Créateur du ciel et de la terre »

« " Au commencement, Dieu créa le
ciel et la terre " (Gn 1, 1) : trois choses
sont affirmées dans ces premières
paroles de l’Écriture : le Dieu éternel
a posé un commencement à tout ce
qui existe en dehors de lui. Lui seul
est créateur (le verbe " créer " – en
hébreu bara – a toujours pour sujet
Dieu). La totalité de ce qui existe
(exprimée par la formule " le ciel et
la terre ") dépend de Celui qui lui
donne d’être » (Catéchisme, 290).

Seul Dieu peut créer au sens
propre[4], ce qui implique produire
les choses à partir du néant (ex
nihilo) et non pas à partir de quelque
chose de préexistant. Il faut pour cela
une puissance active infinie, qui
n’appartient qu’à Dieu (cf. 
Catéchisme, 296-298). Il est logique,
dès lors, d’attribuer la toute-
puissance créatrice au Père, étant
donné qu’au sein de la Trinité, il est,



selon une expression classique, fons
et origo, c’est-à-dire la Personne de
laquelle procèdent les deux autres,
principe sans principe. La foi
chrétienne affirme que la distinction
fondamentale dans la réalité est celle
qu’il y a entre Dieu et ses créatures.
Cela signifie une nouveauté dans les
premiers siècles durant lesquels la
polarité entre matière et esprit
donnait lieu à des façons de voir
inconciliables entre elles
(matérialisme et spiritualisme,
dualisme et monisme). Le
christianisme a brisé ces moules,
surtout en affirmant que la matière
aussi est, tout comme l’esprit, créée
par le Dieu unique et transcendant.
Plus tard, saint Thomas d’Aquin
développera une métaphysique de la
création, décrivant Dieu comme
l’Être Subsistant (Ipsum Esse
Subsistens). En tant que cause
première, il est absolument
transcendant au monde et, tout à la
fois, en vertu de la participation de



son être par les créatures, il est
intimement présent en elles,
lesquelles dépendent en tout de celui
qui est la source de l’être.

« Par qui tout a été fait »

La littérature sapientielle de l’Ancien
Testament présente le monde comme
le fruit de la sagesse de Dieu (cf. Sg 9,
9) « Il n’est pas le produit d’une
nécessité quelconque, d’un destin
aveugle ou du hasard » (Catéchisme,
295). Il possède une intelligibilité que
la raison humaine, participant de la
lumière de l’intelligence divine, peut
saisir, non sans effort et dans un
esprit d’humilité et de respect envers
le Créateur et son œuvre (cf. Jb 42, 3 ;
cf. Catéchisme, 299). Ce
développement arrive à son
expression plénière dans le Nouveau
Testament : en identifiant le Fils,
Jésus-Christ, avec le Logos (cf. Jn 1, 1
et suiv.), il affirme que la sagesse de
Dieu est une Personne, le Verbe



incarné, par qui tout a été fait (Jn 1,
3). Saint Paul formule cette relation
du créé avec le Christ en déclarant
que toutes les choses ont été créées
en lui, par lui et pour lui (Col 1,
16-17).

Il y a donc une raison créatrice à
l’origine du cosmos (cf. Catéchisme,
284)[5]. Le christianisme a toujours
eu une grande confiance en la
capacité de la raison de connaître, et
une assurance totale que jamais la
raison (scientifique, philosophique,
etc.) ne pourra aboutir à des
conclusions contraires à la foi, car foi
et raison ont une origine commune.

Nous savons que certains voient une
incompatibilité entre, par exemple,
la création et l’évolution. En réalité,
une épistémologie adéquate sait
distinguer les domaines propres,
d’un côté, de la science naturelle, et
de l’autre, de la foi. En outre, elle
reconnaît la philosophie comme un



élément nécessaire de médiation, car
les sciences, avec leur méthode et
leur objet propres, ne couvrent pas
toute l’ampleur de la raison
humaine ; et la foi, en ce qui
concerne le monde dont nous parlent
les sciences, a besoin de formuler ses
assertions, dans son dialogue avec la
rationalité humaine, en faisant usage
de catégories philosophiques[6].

Dès lors, il est logique que l’Église,
depuis toujours, ait cherché le
dialogue avec la raison : une raison
consciente de son caractère créé, ne
s’étant pas donné à soi-même son
existence, ne disposant pas
entièrement de son futur ; une raison
ouverte à ce qui la transcende, à la
Raison originelle, en somme.
Paradoxalement, une raison repliée
sur elle-même, qui croit pouvoir
trouver seule la réponse à ses
interrogations les plus profondes
finit par affirmer que l’existence n’a
pas de sens, et que le réel est



inintelligible (nihilisme,
irrationalisme, etc.).

« Qui est Seigneur et qui donne la
vie »

« Nous croyons qu’il [le monde]
procède de la volonté libre de Dieu
qui a voulu faire participer les
créatures à son être, sa sagesse et sa
bonté : " Car c’est toi qui créas toutes
choses ; tu as voulu qu’elles soient, et
elles furent créées " (Ap 4, 11) […] "
Le Seigneur est bonté envers tous,
ses tendresses vont à toutes ses
œuvres " (Ps 145, 9) » (Catéchisme,
295). Par conséquent, « issue de la
bonté divine, la création participe à
cette bonté (" Et Dieu vit que cela
était bon (...) très bon " : Gn 1, 4. 10.
12. 18. 21. 31). Car la création est
voulue par Dieu comme un don
» (Catéchisme, 299). Ce caractère de
bonté et de don libre permet de
découvrir dans la création l’action de
l’Esprit – qui « planait sur les eaux



» (Gn 1, 2) – la Personne-Don dans la
Trinité, l’Amour subsistant entre le
Père et le Fils. L’Église confesse sa foi
en l'œuvre créatrice de l’Esprit Saint,
qui donne la vie et qui est source de
tout bien[7].

L’affirmation chrétienne de la liberté
divine créatrice permet de
surmonter les étroitesses d’autres
visions qui, voyant une nécessité en
Dieu, finissent par soutenir un
fatalisme ou déterminisme. Ni « au-
dedans » ni « au-dehors » de Dieu, il
n'est rien qui l’oblige à créer. Quel est
donc le but qu’il poursuit ? Que s’est-
il proposé en nous créant ?

1.2. « Le monde a été créé pour la
gloire de Dieu » (Concile Vatican I)

Dieu a tout créé « non pas pour
augmenter sa gloire mais pour la
manifester et la communiquer (saint
Bonaventure, Sent., 2, 1, 2, 2, 1). Le
Concile Vatican I (1870) enseigne que
« dans sa bonté et par sa force toute-



puissante, non pour augmenter sa
béatitude, ni pour acquérir sa
perfection, mais pour la manifester
par les biens qu’il accorde à ses
créatures, ce seul vrai Dieu a, dans le
plus libre dessein, tout ensemble, dès
le commencement du temps, créé de
rien l’une et l’autre créature, la
spirituelle et la corporelle (DS 3002 ;
cf. Catéchisme, 293).

La gloire de Dieu c’est que se réalise
cette manifestation et cette
communication de sa bonté en vue
desquelles le monde a été créé. Faire
de nous " des fils adoptifs par Jésus-
Christ : tel fut le dessein bienveillant
de sa volonté à la louange de gloire
de sa grâce " (Ep 1, 5-6) : " Car la
gloire de Dieu, c’est l’homme vivant,
et la vie de l’homme, c’est la vision de
Dieu : si déjà la révélation de Dieu
par la création a procuré la vie à tous
les êtres qui vivent sur la terre,
combien plus la manifestation du
Père par le Verbe procure-t-elle la vie



à ceux qui voient Dieu " (saint Irénée,
Adversus hæreses. 4, 20, 7). Loin
d’une dialectique de principes
antagoniques (comme dans le
dualisme de type manichéen, ou
aussi dans l’idéalisme moniste
hégélien), affirmer la gloire de Dieu
comme fin de la création ne
comporte pas une négation de
l’homme mais bien plutôt un
présupposé indispensable pour sa
réalisation. L’optimisme chrétien
plonge ses racines dans l’exaltation
conjointe de Dieu et de l’homme : «
L’homme n’est grand que si Dieu est
grand »[8]. Il s’agit d’un optimisme et
d’une logique qui affirment l’absolue
priorité du bien, mais sans fermer les
yeux sur la présence du mal dans le
monde et l’histoire.

La création ne se réduit pas aux
débuts : « Avec la création, Dieu
n’abandonne pas sa créature à elle-
même. Il ne lui donne pas seulement
d’être et d’exister, Il la maintient à



chaque instant dans l’être, lui donne
d’agir et la porte à son terme
» (Catéchisme, 301). L'Écriture Sainte
compare l’agir de Dieu dans l’histoire
avec l’action créatrice (cf. Is 44, 24 ;
45, 8 ; 51, 13). La littérature
sapientielle explicite l’action de Dieu
qui maintient ses créatures dans
l’existence : « Et comment aurait-il
subsisté, si tu ne l'avais pas voulu ?
Comment aurait-il conservé
l'existence, si tu ne l'y avais pas
appelé ? » (Sg 11, 25). Saint Paul va
plus loin et attribue cette action
conservatrice au Christ : « Il est avant
tous les êtres, et tout subsiste en lui
» (Col 1, 17).

Le Dieu chrétien n’est pas un
horloger ou un architecte qui, une
fois son œuvre réalisée, se
désintéresse d’elle. Ces images
appartiennent à une conception
déiste, selon laquelle Dieu ne se mêle
pas des affaires de ce monde. Mais
cela suppose une distorsion de



l’authentique Dieu créateur en
séparant radicalement la création de
la conservation et du gouvernement
divin du monde[9]. La notion de
conservation fait le pont entre
l’action créatrice et le gouvernement
divin du monde (providence). Dieu
non seulement crée le monde et le
maintient dans l’existence, mais en
plus il « conduit ses créatures vers
l’ultime perfection à laquelle il les a
appelées » (Compendium, 55). La
Sainte Écriture présente la
souveraineté absolue de Dieu et rend
constamment témoignage de ses
soins paternels aussi bien dans les
choses les plus petites que dans les
grands événements de l’Histoire (cf. 
Catéchisme, 303). Dans ce contexte,
Jésus se révèle comme la providence
« incarnée » de Dieu qui, en tant que
Bon Pasteur, s’occupe des besoins
matériels et spirituels des hommes
(Jn 10, 11.14-16 ; Mt 14, 13-14, etc.) et
nous enseigne à nous abandonner à
ses soins (Mt 6, 31-33). Si Dieu crée,



soutient et dirige tout avec bonté,
d’où vient le mal ? « A cette question
aussi pressante qu’inévitable, aussi
douloureuse que mystérieuse,
aucune réponse rapide ne suffira.
C’est l’ensemble de la foi chrétienne
qui constitue la réponse à cette
question […] Il n’y a pas un trait du
message chrétien qui ne soit pour une
part une réponse à la question du mal
» (Catéchisme, 309).

La création ne s’est pas achevée dès
le début. Dieu l’a faite in statu viae,
c’est-à-dire en marche vers un but
ultime encore à atteindre. Pour la
réalisation de ses desseins, Dieu se
sert de l’apport de ses créatures. Il
concède aux hommes une
participation à sa providence dans le
respect de leur liberté même s’ils
agissent mal (cf. Catéchisme, 302, 307,
311). Ce qui surprend vraiment, c’est
que Dieu, « dans sa providence toute-
puissante, peut tirer un bien des
conséquences d’un mal



» (Catéchisme, 312). C’est certes une
vérité mystérieuse mais une très
grande vérité : « quand les hommes
aiment Dieu, lui-même fait tout
contribuer à leur bien » (Rm 8, 28)
[10].

L’expérience du mal semble
manifester une tension entre la
toute-puissance et la bonté de Dieu
dans son agir historique. La réponse,
sans doute mystérieuse, est donnée
dans l’événement de la Croix du
Christ, qui révèle la « façon d’être »
de Dieu et est donc source de sagesse
pour l’homme (sapientia crucis).

La création est « le premier pas vers
l’Alliance du Dieu unique avec son
peuple » (Compendium, 51). Dans la
Bible, la création est ouverte à
l’action salvifique de Dieu dans
l’histoire, qui atteint sa plénitude
dans le mystère pascal du Christ et
arrivera à sa perfection finale à la fin
des temps. La création est suivie du



sabbat, le septième jour, celui où le
Seigneur s’est reposé, le point
culminant de la première création.
Puis vient, au huitième jour, une
œuvre encore plus merveilleuse : la
Rédemption, la nouvelle création
dans le Christ (2 Cor 5, 7 ; cf. 
Catéchisme, 345-349).

La continuité et l’unité du dessein
divin de création et de rédemption
est ainsi mise en lumière. Entre les
deux, aucun hiatus, car le péché n’a
pas totalement corrompu l'œuvre
divine, mais seulement un lien : le
lien de l’alliance primitive. La
relation entre les deux (création et
salut) peut être exprimée en disant
que, d’une part, la création est le
premier événement salvifique, et que
d’autre part, le salut rédempteur
possède les caractéristiques d’une
nouvelle création. Cette relation
illumine d’importants aspects de la
foi chrétienne, comme le fait que la
nature est ordonnée à la grâce ou



l’existence d’une unique fin
surnaturelle de l’homme.

La réalité créée

L’effet de l’action créatrice de Dieu
est la totalité du monde créé, « le ciel
et la terre » (Gn 1, 1). Dieu est « le
Créateur de toutes les choses, visibles
et invisibles, spirituelles et
corporelles, qui par sa force toute-
puissante a tout ensemble créé de
rien dès le commencement du temps
l’une et l’autre créature, la spirituelle
et la corporelle, c’est-à-dire les anges
et le monde, puis la créature
humaine, faite à la fois d’esprit et de
corps »[11].

Le christianisme dépasse aussi bien
le monisme (qui affirme que matière
et esprit se confondent, que la réalité
de Dieu et du monde est identique)
que le dualisme (selon lequel matière
et esprit sont des principes
originaires opposés).

• 



L’action créatrice appartient à
l’éternité de Dieu, mais l’effet d’une
telle action est marqué par la
temporalité. La Révélation affirme
que le monde a été créé avec un
début dans le temps[12], c’est-à-dire
que le monde a été créé
conjointement au temps, ce qui est
en accord avec l’unité du dessein
divin de se révéler dans l’histoire du
salut.

« L’existence des êtres spirituels, non
corporels, que l’Écriture Sainte
nomme habituellement anges, est
une vérité de foi. Le témoignage de
l’Écriture est aussi net que
l’unanimité de la Tradition
» (Catéchisme, 328). L’une et l’autre
les montrent en leur double
fonction : louer Dieu et être les
messagers de ses desseins de salut.
Le Nouveau Testament présente les
anges en lien avec le Christ : créés
par et pour lui (Col 1, 16), ils
entourent la vie de Jésus de sa



naissance à son Ascension,
annonçant sa seconde venue
glorieuse (cf. Catéchisme, 333).

Ils sont également présents dès le
début de la vie de l’Église, laquelle
bénéficie de leur aide puissante et,
dans sa liturgie, s’unit à eux dans
l’adoration de Dieu. Dès le
commencement de son existence,
chaque homme est accompagné par
un ange qui le protège et le conduit à
la Vie (cf. Catéchisme, 334-336).

La théologie (et tout particulièrement
saint Thomas d’Aquin, le Docteur
Angélique) et le magistère de l’Église
ont approfondi la connaissance de la
nature de ces êtres purement
spirituels, doués d’intelligence et de
volonté, affirmant qu’ils sont des
créatures personnelles et
immortelles bien plus parfaites que
toutes les créatures visibles (cf. 
Catéchisme, 330).



Les anges ont été créés dans un état
de probation. Certains se sont
irrévocablement rebellés contre
Dieu. Tombés dans le péché, Satan
(ou Lucifer) et les autres démons –
créés par Dieu naturellement bons,
mais devenus mauvais par leur
propre volonté – entraînèrent nos
premiers parents dans leur péché (cf.
Catéchisme, 391-395).

Dieu « a créé le monde visible dans
toute sa richesse, sa diversité et son
ordre. L’Écriture présente l'œuvre du
Créateur symboliquement comme
une suite de six jours " de travail "
divin qui s’achèvent sur le " repos "
du septième jour (Gn 1, 1 – 2, 4)
» (Catéchisme, 337). « L’Église a dû, à
maintes reprises, défendre la bonté
de la création, y compris du monde
matériel (cf. DS 286 ; 455-463 ; 800 ;
1333 ; 3002) » (Catéchisme, 299).

« C'est en vertu de la création même
que toutes choses sont établies selon



leur consistance, leur vérité et leur
excellence propres, avec leur
ordonnance et leurs lois spécifiques
» (Gaudium et Spes, 36, 2). La vérité et
excellence du créé procèdent du Dieu
Créateur qui est à la fois Un et Trine.
Ainsi, le monde créé reflète d’une
certaine façon l’agir des Personnes
divines : « Dans toutes les créatures
se trouve une représentation de la
Trinité à la façon d’une trace »[13].

Le cosmos possède une beauté et
dignité en tant qu’œuvre de Dieu. La
solidarité et la hiérarchie existant
entre les êtres doit nous porter à une
attitude contemplative de respect
envers le créé et les lois naturelles
qui le régissent (cf. Catéchisme, 339,
340, 342, 354).

Certes, le cosmos a été créé pour
l’homme, qui a reçu de Dieu le
mandat de dominer la terre (cf. Gn 1,
28). Un tel mandat n’est cependant
pas une invitation à l’exploitation



despotique de la nature mais à
participer au pouvoir créateur de
Dieu : par son travail, l’homme
collabore au perfectionnement de la
création.

Le chrétien partage les justes
exigences que la sensibilité
écologique a soulevées dans les
dernières décennies, sans pour
autant tomber dans une vague
divinisation du monde. Il affirme la
supériorité de l’homme sur le reste
des êtres visibles en tant que «
sommet de l'œuvre de la création
» (Catéchisme, 343).

Les personnes humaines jouissent
d’une position particulière dans
l’œuvre créatrice de Dieu, en raison
de leur appartenance à la fois au
monde matériel et à celui de l’esprit.
Seul l’homme, selon l’Écriture, a été
créé « à l’image et ressemblance » de
Dieu (Gn 1, 26). Mis par Dieu à la tête
de la réalité visible, il jouit d’une



dignité spéciale car « de toutes les
créatures visibles, seul l’homme est "
capable de connaître et d’aimer son
Créateur " (GS 12, § 3) ; il est " la seule
créature sur terre que Dieu a voulue
pour elle-même " (GS 24, § 3) ; lui seul
est appelé à partager, par la
connaissance et l’amour, la vie de
Dieu. Il a été créé à cette fin, et c’est
là la raison fondamentale de sa
dignité » (Catéchisme, 356 ; cf. ibidem,
1701-1703).

L’homme et la femme, dans leur
diversité et complémentarité voulues
par Dieu, jouissent de la même
dignité en tant que personnes (cf. 
Catéchisme, 357, 369, 372). En eux,
l’âme est substantiellement unie au
corps, l’âme en étant la forme. De
nature spirituelle, l’âme est créée
immédiatement par Dieu (et non pas
« produite » par les parents, ni
préexistante) ; elle est immortelle (cf.
Catéchisme, 366). Aussi bien la
spiritualité que l’immortalité de



l’âme peuvent être démontrées par la
philosophie. Il serait donc réducteur
que d’affirmer que l’homme procède
exclusivement de l’évolution
biologique (évolutionnisme absolu).
Dans la réalité, certains sauts
ontologiques ne peuvent être
entièrement expliqués par
l’évolution. La conscience morale et
la liberté de l’homme, par exemple,
manifestent sa supériorité sur le
monde matériel et démontrent sa
dignité propre.

La vérité de la création aide à
surmonter aussi bien la négation de
la liberté (déterminisme) que
l’extrême opposé d’une exaltation
indue de celle-ci : la liberté humaine
est créée, non pas absolue, et elle
n’existe qu’en dépendance de la
vérité et du bien. Le rêve d’une
liberté qui serait pur pouvoir
arbitraire correspond à une image
déformée et de l’homme et de Dieu.



Par son activité et son travail,
l’homme participe au pouvoir
créateur de Dieu[14]. En outre, son
intelligence et sa volonté sont une
participation, une étincelle de la
sagesse et de l’amour divins. Alors
que le reste du monde n’est qu’un
vestige de la Trinité, l’être humain
constitue une authentique imago
Trinitatis.

Quelques conséquences
pratiques de la vérité sur la
création

Le radicalisme de l’action créatrice et
salvatrice de Dieu exige de l’homme
une réponse ayant ce même
caractère de totalité : « Tu aimeras le
Seigneur ton Dieu de tout ton cœur,
de toute ton âme, de toutes tes forces
» (Dt 6, 5 ; cf. Mt 22, 37 ; Mc 12, 30 ; Lc
10, 27). C’est dans cette réponse que
l’homme trouve son véritable
bonheur, l’aboutissement de sa
liberté.

• 



Dans le même temps, l’universalité
de l’action divine est aussi bien
intensive qu’extensive : Dieu crée et
sauve tout l’homme et tous les
hommes. Répondre à l’appel de Dieu
à l’aimer de tout notre être implique
intrinsèquement de porter son
amour à tous[15].

La connaissance et l’admiration du
pouvoir, de la sagesse et de l’amour
de Dieu conduit l’homme à une
attitude de révérence, d’adoration et
d’humilité, et l’invite à vivre en
présence de Dieu en se sachant son
enfant. La foi en la Providence
amène le chrétien à une attitude de
confiance filiale envers Dieu en toute
circonstance: à être reconnaissant
lorsque les choses vont bien ou à
s’abandonner dans les mains de Dieu
lorsque cela semble aller mal, car
Dieu permet le mal pour en tirer de
plus grands biens.



Conscient que tout a été créé pour la
gloire de Dieu, le chrétien s’efforce
en toutes ses actions de rechercher le
but véritable, la gloire de Dieu, qui
remplit sa vie de bonheur, et non pas
sa propre vanité. Il s’efforce de
rectifier son intention en toutes ses
actions, de sorte que l’on puisse dire
que le seul but de sa vie est celui-ci : 
Deo omnis gloria[16].

Dieu a voulu mettre l’homme au
sommet de sa création en lui
conférant la domination du monde
afin qu’il la perfectionne par son
travail. L’activité humaine peut donc
être considérée comme une
participation à l'œuvre divine de
création.

La grandeur et la beauté des
créatures suscite l’admiration et fait
se poser la question de l’origine et de
la destinée du monde et de l’homme
en faisant entrevoir la réalité du
Créateur. Le chrétien, dans son



dialogue avec les non-croyants, peut
susciter ce questionnement afin que
les intelligences et les cœurs
s’ouvrent à la lumière du Créateur.
De même, dans son dialogue avec les
croyants d’autres religions, le
chrétien trouve dans la vérité de la
création un excellent point de départ
du fait que cette vérité est en partie
reconnue par eux et qu’elle constitue
la base pour l’affirmation de valeurs
morales fondamentales de la
personne.

Santiago Sanz

Bibliographie de base

Catéchisme de l’Église catholique,
279-374.

Compendium du Catéchisme de
l’Église catholique, 51-72.

Denzinger-Schönmetzer (DS), n° 125,
150, 800, 806, 1333, 3000-3007,
3021-30 26, 4319, 4336, 4341.



Concile Vatican II, Gaudium et spes
(GS), 10-18, 19-21, 36-39.

Jean-Paul II, Je crois en Dieu.
Catéchèse sur le Credo. I, Cerf, 1987.

Lectures recommandées

Saint Augustin, Confessions, livre XII.

Saint Thomas d’Aquin, Summa
Theologiae, I, qq. 44-46.

Saint Josémaria Escriva, Homélie 
Aimer le monde passionnément, dans 
Entretiens avec Mgr Escriva de
Balaguer, 113-123.

Joseph Ratzinger, Création et péché.

Jean-Paul II, Mémoire et identité,
Flammarion, 2005.

[1] Parmi beaucoup d’autres
interventions, v. Benoît XVI, Discours



aux membres de la Curie Romaine, 22
décembre 2005 ; Foi, raison et
université (Discours à Ratisbonne), 12
septembre 2006 ; Angélus du 28
janvier 2007

[2] Cf. saint Thomas d’Aquin, De
potentia, q. 3, a. 3, co. ; le Catéchisme
suit le même schéma

[3] Cf. saint Thomas d’Aquin, Super
Sent., lib. 1, d. 14, q. 1, a. 1, co. : « …
sont la cause et la raison de la
procession des créatures »

[4] C’est pour cela que l’on dit que
Dieu n’a pas besoin d’instruments
pour créer, étant donné qu’aucun
instrument ne possède la puissance
infinie nécessaire pour créer. De là
aussi que lorsque l’on parle de
création ou de participation au
pouvoir créateur dans le cadre des
activités humaines, l’emploi de ces
termes n’est pas analogique mais
métaphorique



[5] Ce point apparaît fréquemment
dans les enseignements de Benoît
XVI, comme par exemple : Homélie, à
Ratisbonne, 12 septembre 2006 ; 
Allocution à Vérone, 19 octobre 2006 ;
Rencontre avec le clergé du diocèse
de Rome, 22 février 2007 ; etc.

[6] Autant le rationalisme
scientifique que le fidéisme
ascientifique ont besoin d’être
corrigés par la philosophie. En outre,
il s’agit d’éviter la fausse
apologétique de qui voit des
concordances forcées en cherchant
dans les données qu’apporte la
science une vérification empirique
ou une démonstration des vérités de
foi, alors qu’en réalité, comme nous
l’avons dit, il s’agit de données
appartenant à des méthodes et des
disciplines différentes.

[7] Cf. Jean-Paul II, Encyclique 
Dominum et vivificantem 18 mai
1986, 10



[8] Benoît XVI, Homélie, 15 août 2005

[9] Le déisme implique une erreur
dans la notion métaphysique de
création, car celle-ci, en tant que don
de l’être, comporte une dépendance
ontologique de la part de la créature,
qui n’est pas séparable de sa
continuité dans le temps. Toutes les
deux constituent le même acte,
même si nous les distinguons
conceptuellement : « La conservation
des choses par Dieu ne suppose
aucune nouvelle action, mais bien
plutôt la continuité de l’action qui
donne l’être, ce qui est certainement
une action sans mouvement et sans
temps » (saint Thomas d’Aquin, 
Summa theologiae, I, q. 104, a. 1, ad
3).

[10] En continuité avec l’expérience
de beaucoup de saints de l’histoire de
l’Église, cette expression pauline se
trouve souvent sur les lèvres de saint
Josémaria, qui vivait et encourageait



à vivre dans une joyeuse acceptation
de la volonté de Dieu (cf. saint
Josémaria Escriva, Sillon, 127 ; 
Chemin de Croix, IX, 4 : Amis de Dieu,
119). D’autre part, le dernier livre de
Jean-Paul II, Mémoire et identité,
constitue une profonde réflexion sur
l’agir de la providence divine dans
son rapport à l’histoire des hommes,
selon ce que dit saint Paul : « Ne te
laisse pas vaincre par le mal, mais au
contraire, vainc le mal par le bien
» (Rm 12, 21).

[11] Concile du Latran IV (1215), DH
800

[12] C’est ce qu’enseigne le Concile
du Latran IV, et le Concile Vatican I,
qui le cite (cf. DH resp. 800 et 3002).
Il s’agit d’une vérité révélée que la
raison ne peut démontrer, comme
l’enseigne saint Thomas d’Aquin
dans la fameuse dispute sur l’éternité
du monde : cf. Contra gentiles, lib. 2,



cap. 31-38 ; et son opuscule
philosophique De æternitate mundi.

[13] Saint Thomas d’Aquin, Summa
Theologiae, I, q. 45, a. 7, co. ; cf. 
Catéchisme, 237

[14] Cf. saint Josémaria, Amis de Dieu,
57

[15] Que l’apostolat est la
surabondance de la vie intérieure (cf.
saint Josémaria, Chemin, 961) se
manifeste en corrélation avec la
dynamique ad intra-ad extra, de
l’agir divin, c’est-à-dire de l’intensité
de l’être, de la sagesse et de l’amour
trinitaire qui déborde sur ses
créatures.

[16] Cf. saint Josémaria, Chemin, 780 ;
Sillon, 647 ; Forge, 611, 639, 1051



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/la-creation/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/la-creation/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-creation/

	Thème 6 - La Création

