
opusdei.org

La contemplation
dans la vie
ordinaire. À propos
de Josémaria Escriva

Proposer à tous la sainteté, c’est
croire la contemplation possible
pour tous, croire que ceux qui
vivent dans le brouhaha de la
vie ordinaire sont eux aussi à
même d’élever leur âme vers
Dieu sans solution de
continuité. L'abbé Laurent
Touze, professeur de
l'Université Pontificale de la
Sainte Croix nous livre ici une
réflexion sur le message de
saint Josémaria.



24/06/2015

« Le grand besoin de notre âge, en ce
qui concerne la vie spirituelle, est de
mettre la contemplation sur les
chemins », écrivaient Jacques et
Raïssa Maritain en 1959. « Grand
besoin » d’un âge irrigué par les
intuitions qui déboucheraient sur la
proclamation de l’appel universel à
la sainteté par Vatican II. Proposer à
tous la sainteté, c’est croire la
contemplation possible pour tous,
croire que ceux qui vivent dans le
brouhaha de la vie ordinaire sont
eux aussi à même d’élever leur âme
vers Dieu sans solution de continuité.
Réfléchissant plus avant à cette «
contemplation sur les chemins », les
Maritain proposaient
immédiatement un exemple toujours
actuel et qui viendrait encore
aujourd’hui à l’esprit de beaucoup,
celui du vénérable Charles de



Foucauld et de sa postérité
spirituelle.

Josémaria Escriva (1902-1975) a lui
aussi un message à offrir sur la
contemplation au milieu du monde.
Il est parfois plus connu pour son
rôle institutionnel comme fondateur
de l’Opus Dei ; sa proposition
spirituelle, notamment sur la
contemplation au milieu du monde,
vaut la peine d’être présentée, et c’est
ce qu’on fera ici, en citant surtout ses
écrits .

1. CONTEMPLATION ET FILIATION
DIVINE

Pour Josémaria Escriva, c’est par la
considération fréquente de la
paternité de Dieu que le chrétien
pose ce regard contemplatif sur sa
vie. En lisant les circonstances même
banales de son existence à la lumière
de la filiation divine, il découvre peu
à peu la grandeur de la vie ordinaire.



Et pour apprendre cette lecture
filiale, il doit d’abord lever les yeux
vers Jésus-Christ, Fils unique et
premier-né d’une multitude de
frères. Les mystères de sa vie cachée
– vie ordinaire, essentiellement
semblable à celle de tant d’hommes
et de femmes de toutes les époques –
étaient déjà rédempteurs. « En
grandissant et en vivant comme l’un
d’entre nous, Jésus nous révèle que
l’existence humaine, nos occupations
courantes et ordinaires, ont un sens
divin. [...] Nous devons toujours
admirer ces trente années de vie
obscure qui constituent la plus
grande partie de la vie de Jésus
parmi ses frères les hommes. Années
obscures, mais, pour nous, claires
comme la lumière du soleil. Ou
mieux, splendeur qui illumine nos
journées et leur donne leur véritable
dimension, puisque nous sommes
des chrétiens courants, qui menons
une vie ordinaire, semblable à celle
de millions de gens dans les coins les



plus divers du monde. C’est ainsi que
vécut Jésus durant trente ans : il était
fabri filius (Mt 13,55), le fils du
charpentier. Viendront ensuite les
trois années de vie publique, avec les
cris des foules. Les gens s’étonnent :
qui est cet homme ? Où a-t-il appris
tant de choses ? Car sa vie avait été
celle de tous dans son village natal.
C’était le faber, filius Mariae (Mc 6,3),
le charpentier, le fils de Marie. Et
c’était Dieu, et voici qu’Il réalisait la
Rédemption du genre humain, en
attirant toute chose à Lui (Jn 12,32)
» (Quand le Christ passe, n° 14).

C’est cet état du Christ que le
chrétien vivant dans le monde est
singulièrement appelé à imiter,
offrant au Sauveur comme une
nouvelle humanité où reproduire les
actes rédempteurs de la vie cachée.
L’œuvre du Fils peut devenir celle
des fils par adoption. « Nous sommes
des chrétiens ordinaires, nous
exerçons les professions les plus



variées ; nos activités empruntent
des voies ordinaires ; tout se déroule
selon un rythme prévisible. Nos
journées semblent toutes pareilles,
presque monotones... C’est vrai, mais
cette vie, qui paraît si commune, a
une valeur divine ; elle intéresse
Dieu, car le Christ veut s’incarner
dans nos occupations, et animer
jusqu’aux plus humbles de nos
actions » (Quand le Christ passe, n°
174). « Ainsi, en vivant
chrétiennement parmi nos égaux,
une vie ordinaire, mais conforme à
notre foi, nous serons le Christ
présent parmi les hommes » (Quand
le Christ passe, n° 112).

Dans cette mesure, « sens de la
filiation divine et vie contemplative
forment ainsi, d’une certaine
manière, une seule chose » parce que
c’est en prenant conscience de la
paternité de Dieu que le chrétien
découvre le vrai prix de sa vie
ordinaire. Le Père se penche vers la



terre pour y rechercher de nouveaux
enfants qui tels le Verbe incarné
transfigurent leur vie quotidienne en
un dialogue salvifique et filial. «
Même si je le respecte, je ne
partagerai jamais le point de vue de
ceux qui séparent la prière de la vie
active, comme s’il s’agissait de deux
choses incompatibles. Nous autres,
enfants de Dieu, nous devons être
des contemplatifs : des personnes
qui, au milieu du grondement de la
foule, savent trouver le silence d’une
âme qui s’entretient sans cesse avec
le Seigneur ; et Le regarder comme
on regarde un Père, comme on
regarde un Ami que l’on aime à la
folie » (Forge, n° 738).

Ébaucher ici un très bref contrepoint
sur les grands thèmes de la vie
cachée du Christ selon Charles de
Foucauld et Josémaria Escriva fera
mieux entendre comment ils
harmonisent différemment le motif
de Nazareth. Tous deux interprètent



en effet Nazareth comme un des
points centraux de leur vocation,
mais ils le déchiffrent diversement.
Frère Charles, cité supra comme une
référence pour la ‘contemplation sur
les chemins’, disait des desseins du
Seigneur sur son existence « qu’Il
voulait que je me consacre à
l’imitation de Sa vie à Nazareth, et
cela parmi les musulmans en des
contrées reculées . » Et c’est le même
projet qu’il offre à ses disciples : «
Dans l’amour, l’adoration,
l’immolation, la supplication, le
travail manuel, la pauvreté,
l’abjection, le recueillement, le
silence, on imitera le plus fidèlement
possible la vie cachée de Jésus à
Nazareth . » « Obéir aux conseils
évangéliques ne lui suffit pas ;
[Charles de Foucauld] veut encore
imiter le Christ dans la vie même
qu’il a historiquement menée. [...] En
réalité, ce n’est pas la vie de
Nazareth, telle que Jésus l’a sans
doute historiquement vécue –



existence discrète, effacée, d’une
famille ordinaire. En Galilée, il y
avait certainement de plus pauvres
familles que la Sainte Famille, de
plus délaissées, de plus abandonnées
qu’Elle. C’est la vie de Nazareth telle
qu’il la conçoit et telle que Dieu
l’appelle à la vivre » et il l’appelle à la
vivre d’abord dans la kénose, dans
l’anéantissement de celui qui
s’abaisse et s’occulte. Le
rayonnement de cet effacement
volontaire est sans doute à l’origine
de la fascination exercée par
Foucauld et de son admirable
fécondité spirituelle.

Pour Josémaria aussi, la référence à
Nazareth appartient au message qu’il
reçoit de Dieu, mais la tonalité est
autre. « Permettez-moi de revenir au
naturel, à la simplicité de la vie de
Jésus, que je vous ai déjà fait
considérer tant de fois. Ces années
cachées de la vie du Seigneur ne sont
pas sans signification ; elles ne sont



pas non plus une simple préparation
des années à venir, celles de sa vie
publique. Depuis 1928 [année de la
fondation de l’Opus Dei], j’ai
clairement compris que Dieu désire
que les chrétiens prennent pour
exemple la vie du Seigneur tout
entière. J’ai compris tout
spécialement sa vie cachée, sa vie de
travail courant au milieu des
hommes ; le Seigneur veut, en effet,
que beaucoup d’âmes trouvent leur
voie dans ces années de vie cachée et
sans éclat. Obéir à la volonté de Dieu
est toujours, par conséquent, sortir
de son égoïsme ; mais cela ne doit
pas se réduire essentiellement à
s’éloigner des circonstances
ordinaires de la vie des hommes, nos
égaux par l’état, la profession, la
situation dans la société » (Quand le
Christ passe, n° 20). Le lieu de la
contemplation est donc celui où se
trouve le chrétien dans le monde, il
vit l’esprit de Nazareth sans changer
d’état : c’est justement dans



l’accomplissement des activités
séculières courantes qu’il est appelé
à contempler. Ceux qui vivent l’esprit
du bienheureux Josémaria « n’ont
nul besoin de pénétrer dans les
structures temporelles, pour la
simple raison qu’ils y sont déjà, étant
des citoyens ordinaires et pareils aux
autres » (Entretiens, n° 66). « En
vivant de la sorte, sans se distinguer
par conséquent des autres citoyens,
en étant pareils à ceux qui travaillent
à leurs côtés, ils s’efforcent de
s’identifier au Christ et ils imitent ses
trente années de travail dans l’atelier
de Nazareth » (Entretiens, n° 70).

Et comme le charpentier Jésus de
Nazareth travaillait et sauvait sous le
regard du Père, de même pour les
chrétiens courants, « où que nous
soyons, en plein milieu de la rumeur
de la rue et des affaires humaines – à
l’usine, l’université, à la campagne,
au bureau ou à la maison –, nous
nous trou-vons dans une



contemplation filiale très simple,
dans un constant dialogue avec Dieu.
Car tout – per-sonnes, choses et
occupation – nous fournit l’occasion
et le thème pour une conversation
continuelle avec le Seigneur . » Non
seulement la vie ordinaire n’est pas
une barrière à la contemplation, elle
en devient même l’occasion. En
découvrant que toutes les actions y
compris les plus apparemment pro-
saïques peuvent co-racheter le
monde et les âmes, le chrétien
apprend à vivre en présence de Dieu,
puisqu’il sait maintenant que rien
dans son existence n’est étranger aux
desseins salvifiques du Père. Le
baptisé n’est pas condamné à une
double vie compartimentée par une
cloison hermétique, ici active et plus
loin contemplative. S’ouvre pour lui
une « unité de vie [qui] n’est pas un
expédient psychologique ni le
produit d’un effort de la volonté : elle
répond à la claire perception de la
valeur divine de la réalité ordinaire .



» « Il y a quelque chose de saint, de
divin, qui se cache dans les situations
les plus ordinaires et c’est à chacun
d’entre vous qu’il appartient de le
découvrir » (Entretiens, n° 114). Dans
cette mesure, quand le travail
devient oraison, l’appel universel à la
sainteté cesse d’être une théorie qui
occulterait une perfection au rabais
pour qui vit dans le monde, une
perfection sans contemplation
ininterrompue . « Nous sommes
obligés de faire de notre vie
ordinaire une prière continue, parce
que nous sommes des âmes
contemplatives au milieu de toutes
les rues du monde . »

2. PORTÉE PRATIQUE DE LA
CONTEMPLATION AU MILIEU DU
MONDE

Le résumé dressé jusqu’ici pourrait
donner une fausse impression, celle
d’un discours théorique. Il semble
suffisant de connaître la capacité



qu’a le chrétien de co-racheter
l’humanité à l’exemple du Fils à
Nazareth : la vie ordinaire en serait
comme automatiquement
transfigurée en contemplation. Or tel
n’est pas le message du bienheureux
Josémaria. S’il ne craint pas
d’appeler de ses vœux un «
matérialisme chrétien » (Entretiens,
n° 115) ou d’exprimer la joyeuse
ambition humaine de collaborer à la
Création (voir Quand le Christ passe,
n° 65), il reste conscient que la
contemplation dans le travail
professionnel et les circonstances
ordinaires requiert à la fois la grâce
divine et l’effort humain. Il n’est pas
l’avocat d’une confiance aveugle
envers les réalités terrestres qui
confondrait le travail tout court et la
sainteté, comme si le simple fait de
travailler signifiait toujours une
collaboration salvifique aux plans
divins. « Travaillons, et travaillons
beaucoup et bien, sans oublier que
notre meilleure arme est la prière.



C’est pourquoi, je ne me lasse pas de
répéter que nous devons être des
âmes contemplatives au milieu du
monde, qui s’efforcent de
transformer leur travail en prière
» (Sillon, n° 497).

Pour Josémaria, cette transformation
du travail en prière exige des pauses
d’oraison, des « mo-ments [qui] ne
sont pas considérés comme une
rupture avec ce qui précède, comme
un abandon du monde dans lequel
on a vécu jusqu’alors, pour passer à
un autre, plus divin ; ils sont tenus
pour les moments plus intenses
d’une attitude qui est permanente . »
Le chrétien n’a pas à fuir un monde
con-taminé pour se purifier au
temple ; il vient prier pour acquérir
une manière d’être à incarner aussi
dans son travail. « Recommander
cette union continuelle avec Dieu,
n’est-ce pas présenter un idéal si
élevé qu’il se révèle inaccessible à la
majorité des chrétiens ? C’est vrai, le



but est élevé, mais il n’est pas
inaccessible. Le sentier qui conduit à
la sainteté est un sentier de prière ; et
la prière doit ‘prendre’ peu à peu
dans l’âme, comme la petite graine
qui deviendra plus tard un arbre
feuillu. Nous commençons par des
prières vocales que, pour beaucoup
d’entre nous, nous avons répétées
lorsque nous étions enfants. [...]
D’abord une invocation, puis une
autre, et une autre... jusqu’à ce que
cette ferveur semble insuffisante,
tant les mots paraissent pauvres... :
alors on donne libre cours à
l’intimité divine, dans une
contemplation de Dieu qui ne
connaît ni repos, ni fatigue. Nous
vivons alors comme des captifs,
comme des prisonniers. Tandis que
nous réalisons avec la plus grande
perfection possible, malgré nos
erreurs et nos limites, les
occupations propres à notre
condition et à notre métier, notre
âme désire ardemment s’échapper.



Elle va vers Dieu, comme le fer attiré
par la force de l’aimant. L’on
commence à aimer Jésus, de façon
plus efficace, et à ressentir une
tendre émotion » (Amis de Dieu, n°
295-296). Le chrétien apprend dans
la prière à parler avec Dieu comme
avec son Père, et c’est justement cette
attitude filiale vécue à l’heure de la
piété qu’il reprendra dans la vie
ordinaire. « Ces pratiques [de prière]
te mèneront presque insensiblement
à la prière contemplative. Des actes
d’amour plus nombreux naîtront
dans ton âme : jaculatoires, actions
de grâce, actes de réparation,
communions spirituelles. Et cela,
tout en accomplissant tes
obligations : en décrochant ton
téléphone, en prenant un moyen de
transport, en ouvrant ou en fermant
la porte, en passant devant une
église, avant de te mettre au travail,
en le réalisant ou en l’achevant. Tu
sauras tout rapporter à Dieu ton
Père. Appuyez-vous sur la filiation



divine. Dieu est un Père débordant
de tendresse, d’un amour infini.
Appelle-le ‘Père’ souvent dans la
journée et dis-lui, seul à seul, dans
ton cœur, que tu l’aimes, que tu
l’adores, que tu ressens l’orgueil et la
force d’être son fils. Cela suppose un
authentique programme de vie
intérieure qu’il faut canaliser sous la
forme de tes relations de piété avec
Dieu. Peu nombreuses, mais
constantes, j’insiste, elles te
permettront d’acquérir les
sentiments et les façons d’être d’un
bon fils » (Amis de Dieu, n° 149-150).
Vivre la filiation divine dans le
travail suppose qu’on l’ait apprise
dans la prière.

Autre facette de la non-automaticité
de la sanctification de la vie
ordinaire : travailler en fils se traduit
pour Josémaria par une modification
du travail lui-même. Le regard filial
que le chrétien pose sur sa
profession ou ses activités familiales



et sociales ne les laisse pas
inchangées. « La finalité surnaturelle
ne saurait donc ressembler à une
étiquette que l’on collerait sur le
travail de l’homme, comme sur une
marchandise – saine ou avariée –
pour l’amener à bon port, sans
l’affecter ni influer sur sa qualité
intrinsèque. La contemplation
corrige l’action chaque fois que celle-
ci n’est pas à la hauteur requise par
la dignité de la personne humaine ou
par la dignité, plus grande encore,
d’enfant de Dieu ; ou lorsqu’elle ne
sert pas à l’édification du Peuple de
Dieu . » Là aussi, la filiation divine
est la clef, c’est elle qui « corrige
l’action » : conscients que Dieu notre
Père attend notre collaboration
filiale à l’œuvre du salut par
l’accomplissement de nos activités
ordinaires à l’exemple du Christ,
nous aurons faim de travailler avec
perfection, pour que cette
contribution soit plus efficace : «
Soyez persuadés qu’il n’est pas



difficile de convertir votre travail en
une prière dialoguée ! Vous l’offrez
ou vous mettez la main à l’ouvrage,
et voilà que Dieu vous écoute et vous
encourage. Nous atteignons l’allure
des âmes contemplatives, tout en
étant absorbés par notre tâche
quotidienne, envahis que nous
sommes par la certitude qu’Il nous
regarde tout en nous demandant une
nouvelle victoire sur nous-mêmes :
ce petit sacrifice, ce sourire devant la
personne importune, cet effort pour
donner la priorité au travail le moins
agréable mais le plus urgent, ce soin
des détails d’ordre, cette
persévérance dans
l’accomplissement du devoir alors
qu’il serait si facile de l’abandonner,
cette volonté de ne pas remettre au
lendemain ce que l’on doit terminer
le jour même ; et tout cela pour faire
plaisir à Dieu notre Père ! Peut-être
as-tu aussi placé, sur la table ou dans
un endroit discret qui n’attire pas
l’attention, ce crucifix qui est pour toi



comme un ‘réveil’ de l’esprit
contemplatif et un manuel où ton
âme et ton intelligence apprennent
des leçons de service » (Amis de Dieu,
n° 67 ; voir aussi n° 58).

Une dernière manière de dire cette
conversion de la réalité que
provoque la contemplation ré-
sumera les observations
précédentes : regarder le monde avec
les yeux du Christ le révèle comme
un autel qui attend son prêtre. Le
baptisé doit réaliser qu’il est un autre
Christ, le Christ lui-même, selon une
formule reprise par le bienheureux
Josémaria et qui est « comme la
synthèse de sa pensée spirituelle et
de sa considération du mystère du
Christ et du chrétien . » Dans la
condition que Dieu lui a départie, tel
que l’a trouvé l’appel divin (voir 1 Co
7,17), le chrétien peut regarder ses
circonstances quotidiennes
(professionnelles, familiales etc.)
comme Jésus-Christ voyait les



siennes à Nazareth, c’est-à-dire
comme autant de situations à offrir
sacerdotalement au Père. « Le
chrétien est obligé d’être alter
Christus, ipse Christus, un autre
Christ, le Christ Lui-même. Par le
baptême, nous avons tous été
institués prêtres de notre propre
existence pour offrir des sacrifices
spirituels, agréables à Dieu par Jésus-
Christ (1 P 2,5), et pour réaliser
chacune de nos actions dans un
esprit d’obéissance à la volonté de
Dieu, perpétuant ainsi la mission de
Dieu fait Homme » (Quand le Christ
passe, n° 96). Avec l’exercice pratique
du sacerdoce commun, la
contemplation transforme la prose
de chaque jour en alexandrins (voir
Quand le Christ passe, n° 50) : la vie
ordinaire sort de son cadre routinier
et s’ouvre à l’aventure d’un monde
que nos actes apparemment banals
métamorphosent silencieusement
mais avec une efficacité divine. « Si
tu es décidé – sans extravagance,



sans abandonner le monde et au
milieu de tes occupations habituelles
– à t’engager dans cette voie de la
contemplation, tu te sentiras aussitôt
l’ami du Maître, avec la mission
divine d’ouvrir à l’humanité tout
entière les sentiers divins de la
terre... Oui, grâce à ton travail, tu
contribueras à étendre le royaume
du Christ sur tous les continents. Et
ce sera une succession d’heures de
travail offertes, l’une après l’autre,
pour les nations lointaines qui
naissent à la foi, pour les nations
orientales sauvagement empêchées
de professer librement leurs
croyances [texte de 1960], pour les
pays de vieille tradition chrétienne
où il semble que la lumière de
l’Évangile se soit obscurcie et que les
âmes se débattent dans l’ombre de
l’ignorance... Alors quelle valeur
acquiert telle heure de travail ou ton
ardeur à poursuivre ta tâche
quelques instants de plus, quelques
minutes de plus jusqu’à son



achèvement. C’est ainsi que tu
transformes, de façon réaliste et
simple, la contemplation en
apostolat, en répondant à un besoin
impérieux de ton cœur qui bat à
l’unisson avec le Cœur très doux et
très miséricordieux de Jésus notre
Seigneur » (Amis de Dieu, n° 67).

* Laurent Touze

Université pontificale de la Sainte-
Croix (Rome)

« Esprit et Vie » 112 (2002), pp. 9-14

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/la-
contemplation-dans-la-vie-ordinaire-a-

propos-de-josemaria-escriva/
(08/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/la-contemplation-dans-la-vie-ordinaire-a-propos-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-contemplation-dans-la-vie-ordinaire-a-propos-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-contemplation-dans-la-vie-ordinaire-a-propos-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/fr-ci/article/la-contemplation-dans-la-vie-ordinaire-a-propos-de-josemaria-escriva/

	La contemplation dans la vie ordinaire. À propos de Josémaria Escriva

