
opusdei.org

L'IESE et le rôle de
l’entreprise dans la
société

« L'entreprise est une
communauté de personnes qui
servent d'autres personnes au
sein d'une société de personnes.
Ce n'est qu'en fonction de cette
réalité que l'on pourra tenir
compte des capitaux, des
installations, de la technologie
et des réalités juridiques ».
Voici le texte intégral de la
conférence prononcée par Mgr
Fernando Ocariz, Grand
Chancelier de l'Université de
Navarre, au colloque intitulé
"Business and its Social



Responsibilities", qui
commémore le 60e
anniversaire de l'IESE.

15/07/2019

Texte de la conférence (traduit à
partir de l'article en espagnol)

« Participer à ce Congrès, qui clôture
la célébration du 60e anniversaire de
l'IESE, est avant tout pour moi un
motif de joie et une occasion
d'exprimer une fois de plus ma
gratitude envers saint Josémaria
Escriva de Balaguer, qui fut
l'instrument de Dieu pour
promouvoir cette initiative. Ma
gratitude va également à tous ceux
qui ont contribué dans le passé et qui
contribuent aujourd'hui à faire de
cette initiative une école prestigieuse
de référence, preuve du service
qu'elle rend à la société.

https://opusdei.org/es-es/document/fernando-ocariz-conferencia-iese-empresa/


En félicitant aujourd'hui l'IESE,
j'adresse également mes félicitations
à toutes les écoles qui suivent son
exemple, portant ses messages dans
le monde entier, chacune avec les
particularités suggérées par son
environnement géographique et
social, et avec la configuration que
ses fondateurs lui ont donnée
librement et de manière responsable
et que ses directeurs, professeurs et
employés continuent à lui donner
aujourd'hui, dont nous avons une
représentation ici présente. Je
voudrais m'associer tout
particulièrement à quelques mots
que l'ancien prélat de l'Opus Dei, Mgr
Javier Echevarria, a transmis à l'IESE,
à propos du travail réalisé à l'IESE et
dans les centres inspirés par la
manière de faire de l'IESE : " cela
prouve la nécessité de cette tâche
dans notre contexte actuel,
aujourd’hui et toujours. Car les
chrétiens doivent aussi être et se
comporter comme le sel de la terre et



la lumière du monde (cf. Mt 5, 13-14)
dans ce secteur d'activité
professionnelle.»[1]

Les origines de l'IESE

Soixante ans, c'est déjà un âge
considérable, même pour une
institution académique appelée à
durer, ce qui n’ a rien à voir avec la
répétition monotone des mêmes
choses dans le temps. Depuis le début
de ce premier programme de
formation des cadres en novembre
1958, l'IESE a connu des
changements remarquables. Certains
sont visibles dans ses bâtiments et
ses ressources matérielles, dans sa
structure, dans sa population, dans
ses stratégies et ses politiques, et se
sont traduits en résultats
d'amélioration professionnelle,
humaine et sociale pour les milliers
de femmes et d'hommes qui sont
passés par ses salles de classe et ont
bénéficié de l'empreinte profonde et



fructueuse que IESE a laissé sur la
société.

Ce qui a poussé le fondateur de
l'Opus Dei à promouvoir la création
de l'IESE, c'est précisément le désir
de laisser cette marque sur la société.
Le professeur Francisco Ponz,
recteur de l'Université de Navarre,
qui a vécu à Barcelone dans les
années 1940, a dit qu'au cours de ses
voyages à Barcelone en ces années-
là, saint Josémaria " a commenté un
jour l'intérêt apostolique que
présenteraitl’amélioration de la
formation et de la vie chrétienne de
tant de personnes qui, en Catalogne,
s'occupaient de toutes sortes
d’entreprises (...). Il montrait la
transcendance spirituelle et sociale
de ce que feraient les responsables
de la promotion, de la gestion et du
développement des entreprises s’ils
étaient des chrétiens exemplaires et
agissaient en tout selon leur foi, avec
de bons critères professionnels et



chrétiens, selon les enseignements et
les principes moraux de l'Église, avec
un esprit de service envers leurs
employés et les travailleurs et envers
la société en général, sans se laisser
entraîner par de simples ambitions
humaines, par le simple désir
d'enrichissement matériel"[2].

Je voulais reprendre cette longue
citation, car elle introduit bien le
thème que l'on m'a proposé de
développer ici : « IESE et le rôle des
entreprises dans la société ».
Évidemment, je ne vais pas aborder
les aspects techniques de ce sujet, qui
ne relèvent pas de ma compétence et
dont vous êtes les experts. D'autre
part, je voudrais livrer quelques
réflexions, en tant que Chancelier de
l'Université de Navarre, en accord
avec la Doctrine Sociale de l'Église,
conformément à la mission de
l'IESE : former "des leaders qui
s'efforcent d'avoir un impact
profond, positif et durable sur les



personnes, les entreprises et la
société par l'excellence
professionnelle, l'intégrité et un
esprit de service"[3].

L'entreprise

Dès les origines de l'École, sa mission
a conçu l'entreprise non seulement
comme un capital qui cherche à
générer un rendement, ni comme des
installations qui emploient des
personnes, ni même comme un
projet qui fournit des services aux
consommateurs et aux travailleurs,
mais surtout comme une
communauté de personnes,
anticipant en quelque sorte le
Concile Vatican II qui, en fondant
toute activité économique sur la
centralité de la personne humaine,
affirmait que "dans les entreprises
économiques, ce sont les personnes
qui s'associent, c'est-à-dire les
hommes libres et autonomes, créés à
l'image de Dieu qui comptent le plus



et sont le plus important" (Gaudium
et spes, n° 2). 68). Quelques années
plus tard, Saint Jean Paul II
expliquait dans l'encyclique 
Centesimus Annus que " le but de
l'entreprise n'est pas simplement la
production de profits, mais plutôt
l'existence même de l'entreprise
comme communauté d'hommes qui,
de diverses manières, cherchent à
satisfaire leurs besoins
fondamentaux et constituent un
groupe particulier au service de la
société entière" (n° 35).

L'entreprise est donc une expression
de la sociabilité de la personne, qui a
besoin de la relation avec les autres
pour satisfaire ses besoins matériels
et spirituels, pour donner un sens à
son travail, pour rendre un service
aux autres et à la société et, en
somme, pour se connaître et
atteindre ainsi sa plénitude comme
personne et comme enfant de Dieu.
Selon les paroles de Benoît XVI, " la



créature humaine, qui est de nature
spirituelle, se réalise dans les
relations interpersonnelles. Plus elle
les vit de manière authentique, plus
son identité personnelle mûrit
également. Ce n’est pas en s’isolant
que l’homme se valorise lui-même,
mais en se mettant en relation avec
les autres et avec Dieu. » (Caritas in
veritate, n. 53). Comme le dit un
document récent du Saint-Siège,
"toute entreprise est un important
réseau de relations"[4] : des relations
d'abord orientées vers l'intérieur,
vers l'intimité de l'organisation, puis
vers l'extérieur, vers les clients,
fournisseurs, investisseurs et la
société en général. L'entreprise est
une communauté de personnes qui
servent d'autres personnes au sein
d'une société de personnes ; ce n'est
qu'après avoir réfléchi sur cette
affirmation que l’on trouve la juste
place des capitaux, des installations,
de la technologie et des réalités
juridiques.



De cette sociabilité et de ce caractère
relationnel découle la mission
externe de l'entreprise : la
satisfaction des besoins des autres,
d'abord par la production de biens et
de services, mais aussi de bien
d'autres manières, comme
l'innovation et la créativité, le
développement d'une culture du
travail et du service, le respect des
devoirs fiscaux et sociaux, l'exemple
du service et tant d'autres, bref, qui
montrent que l'entreprise est un
grand transformateur de société, en
bien ou en mal.

La fonction de l'entreprise dépend
donc de la liberté et de la capacité
créative des personnes, de ses
propriétaires et dirigeants d'abord,
mais aussi de tous les hommes et
femmes qui s'unissent pour la faire
avancer comme employés,
fournisseurs, distributeurs et
collaborateurs extérieurs. Parce que
cette fonction sociale ne s'épuise pas



dans l'acte créatif, mais se poursuit
dans toutes les activités
quotidiennes, au travail, heureuses et
variées parfois, monotones et lourdes
parfois, dans l'effort continu et dans
l'exercice des vertus nécessaires
pour que tout cela devienne une
réalité au quotidien.

Le travail humain

Il est évident que l'entreprise est un
environnement privilégié pour
l'exercice du travail humain. Ce n'est
certainement pas le seul domaine où
il est présent, car le travail remplit
aussi les diverses tâches du foyer, de
la politique, des administrations
publiques, de l'éducation et de tant
d'organisations caritatives et
sociales.

Saint Jean Paul II a affirmé à juste
titre que "la principale ressource de
l'homme est, avec la terre, l'homme
lui-même" (Centesimus annus, n. 32).
Il s'agit d'une déclaration audacieuse,



qui s'oppose à de nombreuses
propositions actuelles, peut-être bien
intentionnées, mais erronées ou du
moins incomplètes. Certains mettent
l'accent sur la technologie,
l'organisation, l'efficacité, l'argent ou
le pouvoir ; d'autres, par contre,
considèrent avec suspicion l'être
humain comme un prédateur qui
met en danger la survie de notre
monde.

Au contraire, le Concile Vatican II
affirme que "de même que l'activité
humaine procède de l'homme, elle
est s’ordonne également vers
l'homme. Car l'homme, par son
action, non seulement transforme les
choses et la société, mais se
perfectionne lui-même. Il apprend
beaucoup, cultive ses facultés, se
surpasse et se transcende. Un tel
dépassement, bien compris, est plus
important que les richesses
extérieures qui peuvent s'accumuler.
L'homme vaut plus pour ce qu'il est



que pour ce qu'il possède. De même,
ce que les hommes font pour obtenir
plus de justice, plus de fraternité et
une approche plus humaine des
problèmes sociaux vaut plus que le
progrès technique. Car ces progrès
peuvent offrir, en quelque sorte, le
matériau de la promotion humaine,
mais ils ne peuvent à eux seuls la
réaliser " (Ibid., n. 35).

La fonction de l'entreprise dans la
société doit être recherchée au
service de la personne, qui est à la
fois le destinataire, le promoteur, le
créateur et le fabricant de tout ce que
nos organisations réalisent. Parce
que, en même temps que la personne
domine la nature, fabrique des
choses et génère des richesses, elle se
fait elle-même : elle se réalise et se
développe. Encore une fois, nous
avons ici toutes les composantes de
la fonction sociale des entreprises :
les personnes, le but ou l'objectif qui
les anime, l'orientation du projet,



l'insertion dans le vaste champ de la
société à laquelle elles participent,
qu'elles servent, dont elles se
nourrissent et à la prospérité de
laquelle elle contribue. En
considérant la valeur centrale du
travail de cette personne qui est à
son tour le centre de l'entreprise et
du marché, saint Josémaria a
proposé de descendre des hauteurs
de l'organisation à la réalité
quotidienne de la tâche
professionnelle, afin de proposer ses
trois dimensions fondamentales :
sanctifier le travail, se sanctifier au
travail et sanctifier les autres par le
travail (cf. Quand le Christ passe, n°
45).

« Vouloir vraiment sanctifier son
travail exige d’abord de remplir,
coûte que coûte, cette condition :
travailler, et bien travailler, avec
sérieux, humainement et
surnaturellement parlant. » (Forge,
n°698).



Il me semble que j'entends sa voix
quand il nous dit : "Déterre ce talent !
Fais-le produire (…) il importe peu
que le résultat n’ait pas sur terre un
éclat que les hommes puissent
admirer. L’essentiel c’est de livrer
tout ce que nous sommes et ce que
nous avons, de nous efforcer de faire
produire le talent et de nous
acharner constamment à produire
du bon fruit. » (Amis de Dieu, n. 47).

L'entreprise, une réalité positive

Ces mots ramènent notre attention à
cette communauté de personnes
qu'est l'entreprise. Tous ceux qui
vont tous les jours au travail, le font
pour diverses raisons qu'ils ignorent
souvent : ils essaient de gagner leur
vie et d'élever leur famille, ils
veulent éprouver une satisfaction
personnelle, acquérir des
connaissances et développer des
compétences, profiter des
opportunités de carrière, se faire des



amis, aider les autres, se sentir utiles,
contribuer au progrès social...
Certains objectifs sont inclus dans le
contrat de travail, mais d'autres non.

Dans tous les cas, il y a
continuellement des échanges de
services sur le lieu de travail. On
reçoit beaucoup : non seulement un
salaire, des félicitations pour une
promotion ou une possibilité de
promotion, mais on reçoit aussi des
connaissances, des compétences, des
relations, des amitiés… Et, en même
temps, on donne beaucoup : en
termes de temps, d'efforts,
d'attention, d'enthousiasme, de
connaissances, d'expériences... On
donne tout cela à l'entreprise et à ses
propriétaires, mais aussi aux autres
managers et employés, aux clients,
fournisseurs et distributeurs, à la
communauté environnante, aux
familles elles-mêmes et à la société
en général... et l’on reçoit tout d’eux.
On donne des biens privés mais aussi



des biens communs, qui font partie
du bien commun de l'entreprise, qui
contribue à son tour au bien
commun de la société, et l’on reçoit
des biens privés et communs, des
biens qui sont créés par tous, et dont
tous bénéficient.

Ainsi, même les plus égoïstes, qui
conçoivent peut-être leur travail
exclusivement comme un moyen de
satisfaire leurs intérêts personnels,
finissent par servir leurs clients,
aider leurs collègues, s'efforcer
d'améliorer le rendement des talents
que Dieu leur a donnés... Mais ce qui
importe, ce ne sont pas les résultats,
mais surtout le changement que
chacun vit en lui-même. L'entreprise
est, sans aucun doute, un grand
transformateur de personnes,
comme je l'ai mentionné
précédemment : pour le meilleur et
pour le pire.



Saint Jean Paul II a dit que
l'entreprise est configurée comme
une communauté de personnes qui
participent au même but, qui est
"l'existence même de l'entreprise
comme une communauté d'hommes"
qui s'unissent pour rendre service à
la société (Centesimus annus, n. 35).
Et les biens qui sont générés dans
cette communauté humaine ne sont
pas seulement ceux qui sont propres
aux relations marchandes, mais,
comme l'a suggéré Benoît XVI, « le
principe de gratuité et la logique du
don, comme expression de la
fraternité, peuvent et doivent
trouver leur place à l’intérieur de
l’activité économique normale.
» (Caritas in veritate, n. 36).

On pourrait penser que cela est
utopique, que les entreprises
d'aujourd'hui n'ont pas bonne presse
et que les médias nous rappellent
chaque jour leurs erreurs. Bien sûr,
cette vision pessimiste pourrait se



justifier, parce que nous sommes
bien conscients des faiblesses et des
erreurs dont nous, les êtres humains,
sommes capables. Mais ce n'est pas la
réalité définitive.

Qu’a dit saint Josémaria en
novembre 1972, quand il s'est rendu
à l'IESE et qu'il y a rencontré les
professeurs et le personnel, les
étudiants et les anciens élèves, lui qui
connaissait très bien ce milieu ? « On
vous regarde avec méfiance, vous
qui maniez l’argent. Moi, non (…) La
société vous est redevable d’une
foule de postes de travail que vous
créez. Le pays vous doit la
prospérité.

Tellement de gens vous doivent ce
progrès de la vie nationale. Vous
réalisez un travail très chrétien…
J’aime beaucoup votre travail, vos
tâches (…). Mes enfants, vos affaires
ont leur place dans l’Évangile. Le
Seigneur vous regarde avec affection



(…) Moi aussi, je vous regarde, vous
tous, avec une affection
particulière».

Mais cette conversation n’en est pas
restée à des louanges pour des
hommes d'affaires et des managers,
mais saint Josémaria leur a
également rappelé leurs devoirs : "
N'oubliez pas le sens chrétien de la
vie. Ne soyez pas grisés par vos
succès. Ne vous désespérez pas si
quelque chose échoue ", leur a-t-il dit.
En d'autres termes, il leur rappelle
qu'il est légitime d'essayer d'obtenir
un rendement satisfaisant du capital,
mais en évitant toujours la tentation
de rechercher avant tout l'argent, le
pouvoir et le succès personnel.

Quand, en 1972, un ancien élève
demanda à saint Josémaria quelle
était la première vertu qu'un homme
d'affaires devait s'efforcer d'acquérir,
il répondit du tac au tac, une idée
complètement intégrée pour lui : " La



charité, parce que la justice seule ne
suffit pas... La justice seule est sèche ;
elle laisse de grands vides ». Et il
ajoutait : "Mais ne parlez pas de
charité : vivez-la ! » Quelques années
plus tard, Benoît XVI, dans
l'encyclique Caritas in veritate,
s'exprimait ainsi : "La charité dépasse
la justice, parce qu’aimer c’est
donner, offrir du mien à l’autre ; mais
elle n’existe jamais sans la justice
(…)Je ne peux pas ’donner’ à l’autre
du mien, sans lui avoir donné tout
d’abord ce qui lui revient selon la
justice (…) la charité dépasse la
justice et la complète dans la logique
du don et du pardon. » (n° 6).

Aujourd'hui, il est probable que le
langage du monde des affaires soit
différent : la justice et la charité ont
cédé la place à la responsabilité
sociale, à la solidarité et à la
durabilité. Mais le changement de
terminologie ne doit pas cacher la
réalité. Parfois, les idéologies et les



médias veulent présenter la morale
chrétienne comme un ensemble
d'interdictions, de fardeaux et
d'obligations qui finissent par nous
étouffer. Ou comme quelque chose
de privé, que tout le monde peut
vivre à la maison, portes closes, mais
ne devrait pas sortir en pleine rue,
parce qu'elle n'a pas sa place dans les
débats publics. Ou bien les
problèmes économiques sont
présentés comme purement
techniques, auxquels les solutions
techniques suffisent, sans qu'il soit
nécessaire d'éveiller la conscience
des gens.

Or, si l'entreprise est une
communauté de personnes, il n'est
pas correct de l’évaluer selon une
partie de ses résultats, ceux qui ont
une dimension économique, en
termes de bénéfices, de rentabilité,
d'efficacité ou de part de marché. Les
personnes, comme nous l'avons
rappelé précédemment, doivent être



les protagonistes et les bénéficiaires
des actions qui se déroulent dans les
entreprises. Nous devons considérer
ce protagonisme, non pas à la
troisième, mais à la première
personne, parce que chacun d'entre
nous a un rôle à jouer dans la vie
quotidienne.

Écoutons encore une fois saint
Josémaria : "Dieu vous appelle à le
servir dans et à partir des tâches
civiles, matérielles et séculières de la
vie humaine : c’est dans un
laboratoire, dans la salle d'opération
d'un hôpital, à la caserne, dans une
chaire d’université, à l'usine, à
l'atelier, aux champs, dans le foyer
familial et au sein de l'immense
panorama du travail, c’est là que
Dieu nous attend chaque jour.
Sachez-le bien : il y a quelque chose
de saint, de divin, qui se cache dans
les situations les plus ordinaires et
c’est à chacun d’entre vous qu'il
appartient à chacun de vous de



découvrir" (Conversations avec Mgr
Escriva de Balaguer, n. 114).

Ce "quelque chose de saint, de divin
qui se cache dans les situations les
plus ordinaires" est, dans sa réalité la
plus intime, l'amour de Dieu qui
nous précède, nous accompagne et
nous suit toujours ; c'est Dieu lui-
même, car "Dieu est amour" (Jn 4, 8).
Cet appel à découvrir l'amour de
Dieu dans toute sa plénitude et à
répondre à cet amour est, en somme,
la vocation universelle à la sainteté,
que Dieu lui fit voir en 1928, lorsqu'il
inspira l'Opus Dei. Il voulait que le
message de saint Paul parvienne à
tous : "Voici la volonté de Dieu : votre
sanctification" (I Thess.., 4,3), et cela
dans le travail, dans la vie ordinaire,
parce que "bien qu’entièrement
plongé dans son travail ordinaire,
parmi les autres hommes, ses égaux,
attelé à la tâche, occupé,
perpétuellement tendu, le chrétien
doit être en même temps totalement



plongé en Dieu » (Christ passe, n°
65) ; "Ce n’est qu’ainsi que nous
pourrons mener à bien cette vaste,
cette immense entreprise qui n’aura
jamais de fin : sanctifier de
l’intérieur toutes les structures
temporelles en y portant le ferment
de la Rédemption. » (ibid.183).

Vous aurez remarqué que nous
avons changé de niveau, au fil de ces
considérations. Nous sommes partis
des motivations économiques,
extrinsèques, puis nous sommes
passés à d'autres motivations
intrinsèques et sociales, puis nous
avons pointé une dimension
transcendante, orientée vers les
autres et, enfin, vers Dieu.

Dans le travail professionnel, les
étapes mènent peut-être à
l'accomplissement de ce qui est
prévu dans le contrat de travail, au
droit à la rémunération convenue,
mais on découvre vite que le travail



nous change de l'intérieur, il génère
des connaissances et des capacités, il
prend un nouveau sens... et on
découvre le service envers les autres,
la collaboration aux tâches
communes, la conscience de faire
partie d'une réalité supérieure qui,
effectivement, ouvre des horizons
nouveaux.... jusqu'à arriver à Dieu,
comme finalité de la vie.

Je reviens à d'autres mots de saint
Josémaria, d’une homélie prononcée
le 8 octobre 1967 sur le campus de
l'Université de Navarre : " Il n'y a pas
d'autre chemin, mes enfants : ou
nous savons trouver le Seigneur dans
notre vie ordinaire, ou nous ne le
trouverons jamais. Voilà pourquoi je
puis vous dire que notre époque a
besoin qu’on restitue, à la matière et
aux situations qui semblent les plus
banales, leur sens noble et originel,
qu’on les mette au service du
Royaume de Dieu, qu’on les
spiritualise, en en faisant le moyen et



l’occasion de notre rencontre
continuelle avec Jésus-Christ.
» (Conversations avec Mgr Escriva de
Balaguer, n.114).

Le dirigeant chrétien

Mais revenons à cette communauté
de personnes qu'est l'entreprise, que
nous venons de présenter comme
transformant la société, parce qu'elle
transforme les gens. Je voudrais
maintenant vous parler brièvement
des étudiants et des anciens élèves
qui dirigent ces organisations, ainsi
que des enseignants et du personnel
des grandes écoles, dont la tâche
principale est de former et de
développer les compétences, les
connaissances et les vertus des
personnes qui dirigent ces
entreprises.

Je prendrai comme point de départ
quelques mots du Compendium de la
Doctrine sociale de l'Église, qui se lit
comme suit : « Les rôles de



l’entrepreneur et du dirigeant
revêtent une importance centrale du
point de vue social, car ils se situent
au cœur du réseau de liens
techniques, commerciaux, financiers
et culturels qui caractérisent la
réalité moderne de l’entreprise. » (n.
344). À première vue, cela semble
être une approche éminemment
technique, mais elle fait
immédiatement appel à la
responsabilité de ces personnes et,
surtout, la prise en charge des
personnes. Le Pape François le dit
plus directement : " La vocation
d'entrepreneur est une tâche noble, à
condition de se laisser interpeller par
un sens plus large de la vie, c'est-à-
dire qu'elle lui permette de servir
véritablement le bien commun, par
son effort pour multiplier et rendre
les biens de ce monde plus
accessibles à tous ." (Evangelii
gaudium, n. 203).



Quelle est la tâche principale du
directeur d'une entreprise ?
Pardonnez-moi de m'immiscer dans
votre tâche. Certes, cette tâche est
celle de convoquer, former, orienter,
exiger, exiger, encourager, prendre
soin et, parfois, guérir cette équipe
humaine qui est celle qui va mener à
bien les activités de l'entreprise.
Naturellement, une seule personne
ne peut assumer toutes ces fonctions,
à moins qu’il s’agisse d'une micro-
entreprise. Mais, aucun dirigeant ne
peut négliger sa responsabilité
envers les personnes, aussi
technique que puisse paraître son
travail, à fortiori s'il s'agit d'une
équipe humaine, où les tâches sont
réparties entre tous les dirigeants.
Bien sûr, il ne faut pas oublier les
autres tâches fondamentales
habituellement confiées à un
gestionnaire, comme la planification,
l'organisation, le commandement, la
coordination et le contrôle. Mais ces
tâches se réalisent toujours aussi à



travers des relations
interpersonnelles. En définitive,
l'entreprise est un lieu de
coexistence, et cela dépend de
chacun, mais surtout de ceux qui la
dirigent. D'où la nécessité pour les
managers de garder à l'esprit que
chacun est important. Non seulement
ou principalement en raison de ce
qu'il apporte à l'entreprise, mais en
raison de ce qu'il est en lui-même. Si
cela est vrai du point de vue
purement humain, à fortiori dans
une perspective spécifiquement
chrétienne. Plus généralement, selon
les mots de saint Josémaria : "un
homme ou une société qui demeure
passif devant les tribulations ou les
injustices, qui ne s’efforce pas de les
soulager, n’est pas à la mesure de
l’amour du Cœur du Christ » (Quand
le Christ passe, n° 167).

Quoi qu’il en soit, il ne faut pas être
utopique : le bon dirigeant aura des
défauts, comme tout le monde ; il



fera des erreurs, mais il devra les
reconnaître et les corriger : il
recommencera, sans céder au
découragement. « Le chrétien, disait
saint Josémaria, n'est pas un
maniaque qui collectionne des états
de services irréprochables » (Quand
le Christ passe, n. 75), il agit toujours
librement, parce que Dieu « ne veut
pas de serviteurs contraints et forcés,
mais il préfère avoir des enfants
libres » (Amis de Dieu, n. 33).

Intégrer une dimension spirituelle au
travail de direction de l’entreprise ne
consiste pas à additionner des «
pratiques » à inclure dans un
horaire, mais se traduit dans la
manière d'être et d'agir de la
personne.... Cette dimension
spirituelle peut avoir des aspects très
variés. L'une, par exemple, est l'unité
de vie : avoir des principes et des
critères de décision clairs et les
appliquer de façon cohérente. Un
autre aspect, fondamental pour un



chrétien, est l'effort positif pour
sanctifier le travail professionnel :
non seulement pour bien le faire
techniquement, mais pour en faire
une offrande à Dieu au service des
autres.

L'avenir

Cependant, dans un environnement
plutôt laïciste, dans une société qui
souvent semble n’apprécier que le
succès facile, l'accumulation de
richesses et de pouvoir ; dans un
environnement individualiste,
subjectiviste et utilitariste, où la
conception éthique dominante
conduit, en fait, au relativisme... y a-
t-il place pour une école de
management qui naît d'une
proposition d'inspiration chrétienne
comme celle-ci ? La réponse est
clairement oui. Et les soixante
années d'existence de l'IESE sont un
exemple de la manière dont une
conception chrétienne de la vie est



non seulement compatible, mais
constitue aussi une base excellente
de la vision de l'entreprise et de sa
fonction, qui guide la formation et le
développement des managers qui
aspirent à l'excellence technique et
aussi humaine.

L'IESE, dans le cadre de l'Université
de Navarre, n'a pas de conception
propre en matière de théories
économiques ou sociales : il y a de
nombreuses théories, plus ou moins
compatibles avec les hypothèses
anthropologiques et éthiques de la
doctrine sociale de l'Église
catholique. L'énoncé de mission de
l'IESE indique seulement que " les
valeurs éthiques et morales de l'école
sont fondées sur la tradition
chrétienne. Ces valeurs soulignent
les droits et la dignité intrinsèques de
chaque personne, que nous
considérons comme l'épine dorsale
de toute organisation et de la société
en général. » Et, ailleurs : " nous



cultivons l'intégrité, l'esprit de
service, l'excellence professionnelle
et le sens des responsabilités chez les
personnes qui passent par notre
école. Ce sont des valeurs, fondées
sur la vérité chrétienne, qui peuvent
être partagées par des personnes de
toutes confessions et aussi par des
personnes sans religion. »

En tout état de cause, le contenu
humaniste et éthique de ce qui est
enseigné à l'IESE n'est pas une
alternative à la qualité
professionnelle que l'on promeut
auprès des hommes d'affaires et des
cadres, mais il en fait partie
intégrante ; l'absence de certaines
vertus et valeurs peut même être
symptomatique d’insuffisance
professionnelle, si l’on mesure la
qualité professionnelle, non
seulement par des résultats externes
(revenus, profits, chiffres de vente,
réputation, reconnaissance sociale,
etc…), mais aussi par l'apprentissage



interne (vertus), la capacité à
transformer la personne et son
influence sur les autres (collègues,
employés, etc.).

Pour ceux qui travaillent
actuellement à l'IESE ou dans
d'autres écoles inspirées par une idée
comme la sienne, et pour ceux qui
viendront dans les années à venir,
quelques mots de saint Josémaria,
adressés à l'Université en général,
peuvent vous aider ; ils sont actuels
pour une institution comme IESE, qui
fait partie de l'Université de Navarre.
« L'Université, dit le premier
chancelier, n’est étrangère à aucune
incertitude, à aucune inquiétude, à
aucun besoin de l'homme. Sa mission
n’est pas d’offrir des solutions
immédiates. Mais en étudiant en
profondeur les problèmes, sur le
plan scientifique, elle remue les
cœurs, stimule la passivité, réveille
les forces en sommeil et forme des
citoyens désireux de construire une



société plus juste. Ainsi, par son
œuvre universelle, elle contribue à
lever les barrières qui entravent la
compréhension mutuelle des
hommes, à alléger la peur face à un
avenir incertain, à promouvoir - avec
amour pour la vérité, la justice et la
liberté - la paix et l'harmonie
véritables des esprits et des nations
" (Discours de Pampelune, 9-
V-1974)... Comme ils sont d’actualité
ces mots prononcés il y a plus de 25
ans !

C'est la tâche qui vous incombe à
vous, professeurs, dirigeants et
employés, étudiants et anciens élèves
de l'IESE, ainsi qu'à ceux d'entre vous
qui participez aujourd'hui à cet
anniversaire et qui développez votre
activité dans d'autres écoles et
universités.

J'ai dit au début que soixante ans,
c'est déjà un âge respectable pour
une institution académique. L'IESE a



fait du bon travail et je vous en
félicite. Mais il reste encore
beaucoup à faire : de nouvelles
générations viennent chaque jour
dans vos salles de classes, vos
programmes se multiplient, vous
couvrez de plus en plus de pays dans
votre activité, vos travaux de
recherche reçoivent des éloges bien
mérités.... Je vous rappelle une fois
de plus ce que saint Josémaria a dit
aux hommes d'affaires et aux cadres
lors de la rencontre de novembre
1972 :

« Ne soyez pas grisés par vos succès.
Ne soyez pas désespérés si quelque
chose échoue. N'oubliez pas le sens
chrétien de la vie. » C'est avec ce sens
que vous pourrez – que nous
pourrons - toujours aborder le
travail, « joyeux dans l’espérance
» (Rm 12,12), comme l'écrit saint Paul
aux Romains.



[1] "Diriger des entreprises avec un
sens chrétien", dans Diriger des
entreprises avec un sens chrétien.
Pampelune : EUNSA, 2015, pp. 47-48.

[2] Rapport de témoignage de
Francisco Ponz Piedrafita, octobre
1998. Francisco Ponz a été professeur
d'organographie et de physiologie
animale à l'Université de Barcelone
entre 1944 et 1966, et recteur de
l'Université de Navarre de 1966 à
1979.

[3]Vid. https://www.iese.edu/es/
conoce-iese/mision-valores...

[4] Congrégation pour la doctrine de
la foi et le dicastère au service du
développement humain intégral, 
Oeconomicae et pecuniariae
quaestiones. Réflexions pour un
discernement éthique sur certains
aspects du système économique et
financier actuel. 17 janvier 2018, n.
23.

https://www.iese.edu/es/conoce-iese/mision-valores/
https://www.iese.edu/es/conoce-iese/mision-valores/


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/l-iese-et-le-role-
de-lentreprise-dans-la-societe/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/l-iese-et-le-role-de-lentreprise-dans-la-societe/
https://opusdei.org/fr-ci/article/l-iese-et-le-role-de-lentreprise-dans-la-societe/
https://opusdei.org/fr-ci/article/l-iese-et-le-role-de-lentreprise-dans-la-societe/

	L'IESE et le rôle de l’entreprise dans la société

