
opusdei.org

L' évêque de Namur,
en Belgique, et le
matérialisme
chrétien de
Josemaria Escrivá

Le "matérialisme chrétien",
expression utilisée par le
Fondateur de l'Opus Dei,
exprime bien selon
Monseigneur André Mutien
Leonard, évêque de Namur
(Belgique), l'enseignement de
saint Josémaria Escriva. Dans
un article publié le 6 octobre
dans ‘L'Osservatore Romano’ et
portant d'ailleurs le même titre,
il réfléchit sur ce qu'il qualifie



"d'audace attrayante avec
laquelle saint Josémaria Escriva
passe du divin à l'humain et de
l'humain au divin."

05/10/2002

Le "matérialisme chrétien",
expression utilisée par le Fondateur
de l'Opus Dei, exprime bien selon
Monseigneur André Mutien Leonard,
évêque de Namur (Belgique),
l'enseignement de saint Josémaria
Escriva. Dans un article publié le 6
octobre dans L'Osservatore Romano
et portant d'ailleurs le même titre, il
réfléchit sur ce qu'il qualifie
"d'audace attrayante avec laquelle
saint Josémaria Escriva passe du
divin à l'humain et de l'humain au
divin."

Dans une remarquable homélie
prononcée en 1967 et publiée sous le



titre Aimer le monde passionnément,
saint Josémaria Escrivá emploie
l'expression de « matérialisme
chrétien ». Il m'apparaît qu'elle
condense d'heureuse manière son
message. On y lit notamment: "Le
sens authentique du christianisme —
qui professe la résurrection de toute
chair — s'affronte toujours, comme il
est logique, avec la 'désincarnation',
sans crainte d'être taxé de
matérialisme. Il est donc permis de
parler d'un 'matérialisme chrétien'
qui s'oppose audacieusement aux
matérialismes fermés à l'esprit. Que
sont les sacrements — empreintes de
l'Incarnation du Verbe, comme
l'affirmaient les anciens — sinon la
manifestation la plus claire de ce
chemin que Dieu a choisi pour nous
sanctifier et nous mener au Ciel? ".

Mais en quel sens conjuguer la vie
spirituelle et l'engagement dans le
monde? Il ressort de ses écrits que
saint Josémaria Escrivá exclut toute



alternance ou juxtaposition
schizophrénique, sous la forme d'une
double vie faite, d'une part, des mille
réalités et occupations quotidiennes
desquelles Dieu serait absent, d'autre
part, de parenthèses sacrées vécues
comme des moments d'évasion. Mais
il rejette aussi toute forme de
confusion entre la vie spirituelle et la
présence au monde, qu'elle se
produise par réduction (la tentation
du spiritualisme excessif, qui
présenterait la sanctification
chrétienne comme concernant
exclusivement la vie intérieure et le
salut de l'âme, les engagements
séculiers n'étant pas pris au sérieux
en eux-mêmes) ou par absorption (la
tentation du sécularisme qui tendrait
à absorber la référence au Christ ou
aux "valeurs chrétiennes" dans un
horizon exclusivement humain).

Ce qui frappe, au contraire, chez
saint Josémaria Escrivá, c'est
l’aisance avec laquelle il passe du



divin à l'humain et de l'humain au
divin, donnant le sentiment d'une
paisible continuité et non d'un hiatus
tourmenté entre l'un et l'autre, à
mille lieues de ce que j'appellerais
volontiers, en pastichant Hegel, "la
vie chrétienne vécue comme
conscience malheureuse, ou encore
comme mauvaise conscience".

Le matérialisme chrétien de saint
Josemaría conjugue avec bonheur
une promotion réciproque entre les
deux aspects: la vie spirituelle
appelle l'engagement séculier et
l'engagement séculier appelle
l'approfondissement de sa vie
spirituelle. Comme il aimait à le dire,
"pour être très divins, il faut être
aussi très humains".

Avec raison, saint Josémaria Escrivá
rapporte au Christ l'union du divin et
de l'humain. Dès les premiers siècles
de l'Eglise, la foi catholique a cherché
à penser l’unité de Dieu et de



l'homme dans le Christ, par le rejet
de multiples hérésies. Cette unité du
Christ ne peut consister en une
juxtaposition ou séparation
(nestorianisme), ni en une confusion
des deux, soit par réduction de
l'humanité du Christ à sa divinité
(docétisme et monophysisme), soit
par réduction de sa divinité à
l'humanité (adoptianisme et
arianisme). L'on retrouve ici les
catégories utilisées plus haut à
propos du message de saint
Josémaria Escrivá.

Mais l'unité du divin et de l'humain
dans le Christ ne peut pas non plus
être pensée comme une pure tension
entre les deux ; la christologie
catholique implique plutôt la
promotion réciproque de l'humain et
du divin, dans la logique du concile
de Chalcédoine, pour lequel, loin
d'être séparées l'une de l'autre, de se
confondre ou de s'opposer, la nature
humaine et la nature divine de Jésus



sont "sauvegardées dans leurs
propriétés respectives".

Il me semble que le matérialisme
chrétien de saint Josémaria Escrivá,
avec son souci de conjuguer
positivement, sans séparation ni
confusion, la spiritualité la plus
haute et l'engagement séculier le plus
quotidien, repose sur des bases
solides, à savoir sur des bases
christologiques qui offrent la
garantie de fruits durables.

Suplemento de L’Osservatore
Romano, 6 octobre 2002

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/l-eveque-de-
namur-en-belgique-et-le-materialisme-

chretien-de-josemaria-escriva/
(30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/l-eveque-de-namur-en-belgique-et-le-materialisme-chretien-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/fr-ci/article/l-eveque-de-namur-en-belgique-et-le-materialisme-chretien-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/fr-ci/article/l-eveque-de-namur-en-belgique-et-le-materialisme-chretien-de-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/fr-ci/article/l-eveque-de-namur-en-belgique-et-le-materialisme-chretien-de-josemaria-escriva/

	L' évêque de Namur, en Belgique, et le matérialisme chrétien de Josemaria Escrivá

