
opusdei.org

Je vous ai appelés
amis (IV) : la
meilleure assurance-
vie

L'amitié entre personnes
appelées à une même mission
permet d'en faire un chemin
toujours plein de bonheur.

04/08/2020

Fin des années quarante. À
Zurbarán, l'une des premières
résidences universitaires pour
femmes de Madrid, il y a la coutume
de passer une nuit par mois à adorer



Jésus dans l'Eucharistie. Se lever tôt
le matin, à tour de rôle, pour ne pas
laisser le Seigneur seul, suscite
toujours l'émotion dans l'esprit des
étudiantes. La bienheureuse
Guadalupe, la directrice, est à la tête
de cette activité nocturne ; elle reste
éveillée en écrivant des lettres dans
son bureau, tout près de l'oratoire, au
cas où l'une des filles voudrait
continuer ce moment de prière par
une bonne conversation. Alors, au
milieu du silence de la nuit, les
enthousiasmes, les résolutions, les
soucis se partagent ... Guadalupe ne
dort pas pour offrir son amitié à
tous. Il n'est pas étonnant que ceux
qui l'ont connue se souviennent de
son « extraordinaire facilité à se faire
des amis. Il est évident qu'elle avait
un don spécial pour les personnes,
une sympathie très attirante et de
nombreuses valeurs humaines ; mais
je voudrais souligner son fort
sentiment d'amitié »[1].



Une relation circulaire

L'amitié est toujours caractérisée par
la gratuité ; si on la recherche par
obligation ou si on veut en obtenir
une quelconque fin, elle ne jaillit tout
simplement pas de manière
authentique. Guadalupe, par
exemple, n'accumulait pas cette
fatigue physique en dormant un peu
moins parce qu'un contrat l'exigeait,
pas plus que les filles qui se
dépêchaient de s'asseoir dans son
bureau ne le faisaient parce qu'elles
devaient rendre compte de leur vie,
encore moins pendant ces heures de
la nuit. Guadalupe et chaque
résidente partageaient quelque chose
qui les poussait à s'ouvrir l'une à
l'autre. Peut-être l'une d'entre elles
étudiait-elle aussi la chimie, une
autre avait-elle envie de parcourir le
monde, ou une troisième venait-elle
de perdre son père ; Guadalupe allait
probablement partager avec
certaines ce désir d'une vie



intérieure plus profonde ou même
avec une autre la vocation à l'Opus
Dei. En pensant à cette variété de
goûts et d'envies que nous pouvons
avoir en commun avec les autres,
saint Jean Chrysostome souligne que
plus important est ce qui nous unit,
plus les liens qui peuvent en
découler sont forts: «Si le simple fait
d'être d'une même ville suffit à
beaucoup pour devenir amis, qu'en
sera-t-il de l'amour entre nous, qui
avons la même maison, la même
table, le même chemin, le même
seuil, une vie identique, et une même
tête; le même pasteur, roi, maître,
juge, Créateur et Père? »[2].

Le prélat de l'Opus Dei - que
beaucoup appellent Père précisément
parce qu'il préside une famille -
souligne qu’« il existe une relation
intime entre fraternité et amitié.
Partant d’une simple relation basée
sur la filiation commune, la
fraternité devient amitié par



l’affection entre frères »[3]. Et, en
même temps, Dieu agit dans les
relations amicales, choisissant même
souvent deux amis ou plus pour la
même mission, comme cela s'est
produit avec tant de saints à travers
l'histoire. C'est-à-dire qu'entre
fraternité et amitié se crée une
relation circulaire positive : alors que
la première offre en permanence aux
personnes une base commune solide
- scellée, par exemple, par le fait
d'avoir reçu une même vocation - la
seconde contribue à maintenir ces
désirs dans la durée tout au long d'un
chemin de bonheur. Saint Josémaria,
en 1974, à peine arrivé à l'endroit où
il devait avoir une rencontre avec ses
enfants surnuméraires en Argentine,
s’exclamait : « Je vous demande
aujourd'hui, d'entrée, de vivre la
fraternité entre vous de telle manière
que lorsque quelqu'un a des peines,
vous ne l'abandonniez pas, et quand
il s'agit de joies, non plus. Ce n'est pas



une assurance-vie, c'est plus : c'est
une assurance de vie éternelle »[4].

Le doigt de Dieu est là

C'est aussi en Argentine que naquit
Isidoro Zorzano en 1902, de parents
espagnols. Trois ans plus tard, il
retournait en Europe, dans la ville de
Logroño, où il rencontrait saint
Josémaria lorsqu’ils étaient tous deux
adolescents. Ils devinrent
rapidement amis, même si, après
avoir terminé leurs études, l'un
choisit d'être ingénieur et l'autre le
sacerdoce. Mais le contact entre les
deux ne s'arrêta pas là et leur
correspondance témoigne de cette
amitié. « Mon cher ami : Comme je
me suis déjà bien reposé, je peux
venir l'après-midi que tu veux, et tu
n'as qu'à m'envoyer un petit mot
pour cela. Reçois une accolade de ton
bon ami, Isidoro »[5], écrivait le
premier. Et le second, qui habitait
déjà dans la capitale espagnole,



répondait dans une autre lettre : «
Cher Isidoro : Quand tu viendras à
Madrid, n'oublie pas de venir me
voir. J'ai des choses très intéressantes
à te raconter. Une accolade de ton
bon ami »[6]. Peu de temps après, à
vingt-neuf ans, vint un moment
crucial dans la vie d'Isidoro. D'une
part, il ressentait intérieurement que
Dieu lui demandait quelque chose ; et
d'autre part, son ami Josémaria
voulait lui parler de l'Opus Dei, qui
faisait ses premiers pas. Une seule
rencontre fut nécessaire, au cours de
laquelle ils parlèrent de sainteté au
milieu du monde, pour qu'Isidoro se
rende compte que Dieu avait œuvré
au sein de cette amitié en lui
donnant sa vocation à l'Œuvre. Cette
relation qui les unissait depuis
l'adolescence, cette préoccupation
mutuelle, prit alors une nouvelle
vigueur et conduit Isidoro à
conclure : « Le doigt de Dieu est là
»[7].



Il est logique que la découverte de sa
vocation par Isidoro n'ait pas laissé
en arrière-plan les liens affectifs de
ces années d'amitié. Dieu nous a
créés corps et âme, de sorte que
l'union surnaturelle n'efface pas les
biens naturels que nous recherchons
tous ; nous le voyons dans l'exemple
de Jésus, qui partageait sa vie avec
ses amis. Pour cette raison, saint
Josémaria souligne que « Dieu Notre
Seigneur veut, dans l'Œuvre, la
charité chrétienne et le vivre
ensemble naturel, qui devient
fraternité surnaturelle, et non un
conventionnalisme formel »[8].
L'affection n'est pas quelque chose de
spiritualisé mais de concret, incarné,
qui se manifeste dans la relation de
tu à toi. Ce n'est pas un formalisme
qui en resterait au plan des simples
bonnes manières ou de la courtoisie
qui apaise la propre conscience, mais
cette affection fait en sorte d'aimer
tout le monde comme le ferait sa
propre mère.



Le 14 juillet 1943, un peu plus de dix
ans après cette rencontre cruciale à
Madrid, les deux amis - maintenant
père et fils d'une famille surnaturelle
- ont leur dernière conversation.
Alors surgissent sans doute les
souvenirs de leur adolescence, de
leurs lettres, du travail côte à côte à
l'Académie DYA, des démarches pour
ouvrir la première résidence, des va-
et-vient de la guerre civile, du
diagnostic du cancer d'Isidoro… Saint
Josémaria dit au revoir à Isidoro en
confessant un souhait : « Je demande
au Seigneur de me donner une mort
comme la tienne »[9]. Jésus nous a
appris qu'« il n'y a pas de plus grand
amour que celui de donner sa vie
pour ses amis » (Jn 15,13) et c'est
précisément ce qui enthousiasmait
Isidoro durant ses derniers jours:
pouvoir continuer à être uni à tous
dans l'Œuvre depuis le Ciel comme il
l'avait été sur la terre.

Le moins jaloux des amours



Nous savons tous que, dans de
nombreuses relations humaines
importantes, le lien objectif qui unit -
comme mari et femme, ou frère et
sœur - ne génère pas
automatiquement une relation
amicale. Même l'existence, à un
moment donné, d'une véritable
amitié ne garantit pas l'immunité de
cette relation contre les
conséquences normales du passage
du temps. S'interrogeant également
sur la fraternité surnaturelle des
chrétiens, Benoît XVI - alors qu'il
était encore cardinal - remarquait
avec réalisme que « le fait d'être
frères ne signifie pas
automatiquement être un modèle
d’amour »[10]. Et il rappelait que les
exemples abondent dans les Saintes
Écritures, du livre de la Genèse aux
paraboles que Jésus emploie.

« En ce sens, la fraternité enracinée
dans la vocation commune à l’Œuvre
demande aussi à s’exprimer dans



une amitié »[11] qui, comme dans
d'autres relations où la liberté
humaine intervient, ne surgit pas
instantanément. Cela demande un
travail patient pour aller à la
rencontre de l'autre, pour ouvrir
notre propre monde intérieur pour
l'enrichir de ce que Dieu veut nous
donner à travers les autres. Les
rassemblements ou les réunions de
famille, par exemple, dans lesquels
chacun déploie sa personnalité, sont
des moments pour créer des liens
d'amitié authentiques. Là, il n'y a pas
de thèmes dans la vie des autres -
préoccupations, joies, peines, intérêts
- qui ne nous touchent pas
personnellement. Créer une maison
avec des couloirs lumineux et des
portes ouvertes aux autres s'inscrit
également dans un processus de
maturation personnelle, puisque «la
créature humaine, qui est de nature
spirituelle, se réalise dans les
relations interpersonnelles. Plus elle
les vit de manière authentique, plus



son identité personnelle mûrit
également. Ce n’est pas en s’isolant
que l’homme se valorise lui-même,
mais en se mettant en relation avec
les autres et avec Dieu »[12].
L'homme ne s'explique de manière
satisfaisante que dans le tissu social
dans lequel il déploie ses affections.

Cela se produit parce que l'amitié,
lorsqu'elle cherche à être
authentique, essaie de ne pas se
confondre avec un désir de
possession de l'autre. Au contraire,
ayant expérimenté ce grand bien,
elle sait ce qu'elle doit offrir aux
autres : une amitié authentique est
une école de nombreuses amitiés,
elle nous apprend à profiter de la
compagnie des autres, même si
naturellement on n'atteint pas le
même degré de proximité avec tous.
C. S. Lewis a noté que «la véritable
amitié est le moins jaloux des
amours. Deux amis sont heureux
lorsqu'ils sont rejoints par un



troisième, et trois lorsqu'ils sont
rejoints par un quatrième, à
condition que le nouveau venu soit
doué pour être un véritable ami. Ils
peuvent alors dire, comme le disent
les âmes bénies de Dante, « voici
celui qui augmentera notre amour » ;
parce que dans cet amour "partager
ce n'est pas enlever" »[13]. Il la
compare même à l'image que l'on
peut se faire du ciel, car là-bas
chacun des bienheureux augmentera
la joie de tous, en communiquant
aux autres sa propre vision de Dieu.

***

Saint Augustin, dans ses Confessions,
se souvenant avec une certaine
nostalgie d'un groupe de ses amis, dit
sans contenir son émotion : « De
beaucoup nous ne faisions qu'un
»[14]. Il raconte que ce qui les
unissait était de partager ces longues
conversations accompagnées de
rires, de se rendre service les uns les



autres avec bonne volonté, de lire
des choses ensemble, et même les
désaccords soudains qui aidaient à se
concentrer sur tout ce qu'ils avaient
en commun; il se souvient des
sensations amères devant l'absence
de quelqu'un, compensés ensuite par
la joie de son retour. « Le bonheur
personnel ne dépend pas des succès
que nous obtenons, mais de l’amour
que nous recevons et de l’amour que
nous donnons »[15]; cela vient du fait
de se sentir aimé et d'avoir une
maison, où notre présence seule est
irremplaçable, vers laquelle nous
retournons toujours, quoi qu'il
arrive. C'est ce que saint Josémaria
voulait pour les maisons de ses fils et
filles. C'est précisément en ces termes
que l'on se souvient du premier
travail apostolique de l'Opus Dei à
Madrid, en 1936 : « Si dans
l'appartement de Luchana on venait
sur invitation, en revanche on restait
par amitié »[16]; c'est là le lien
bienveillant qui, humainement, est



capable de maintenir l'unité. « Si
vous vous aimez, chacune de nos
maisons sera le foyer que j'ai vu, ce
que je veux qu'il y ait dans chacun de
nos recoins. Et chacun de vos frères
aura une sainte faim de rentrer à la
maison après la journée de travail ;
et aura ensuite envie de ressortir
dans les rues pour cette guerre
sainte, cette guerre de paix »[17].

Andres Cardenas M.

[1] Mercedes Montero, En
vanguardia, Madrid, 2019 p. 79.

[2] Saint Jean Chrysostome, In Matth.
Hom. 32,7.

[3] Monseigneur Fernando Ocariz, 
Lettre 1-IX-2019, n°14.

[4] Saint Josémaria, Notes tirées
d’une réunion, 24-VI-1974.



[5] José Miguel Pero-Sanz, Isodoro
Zorzano, Ediciones Palabra, Madrid,
1996, p. 86.

[6] Ibid., p. 112-113.

[7] Ibid. p. 118.

[8] Saint Josémaria, Instruction sur
l’œuvre de Saint Michel, n°101.

[9] José Miguel Cejas, Amis du
fondateur de l’Opus Dei, Palabra,
Madrid, 1992, p. 47.

[10] Joseph Ratzinger, Le sel de la
terre, Palabra, Madrid, 1997, p. 206.

[11] Monseigneur Fernando Ocariz, 
Lettre 1-IX-2019, n°14.

[12] Benoit XVI, Lettre encyclique 
Caritas in veritate, n° 53.

[13] C.S. Lewis, Les quatre amours,
Rialp, Madrid, 2007, p. 73.

[14] Saint Augustin, Confessions, IV, 8.



[15] Monseigneur Fernando Ocariz, 
Lettre 1-IX-2019, n°17.

[16] Jose Luis Gonzalez Gullon, DYA,
Rialp, Madrid, 2016, p. 196.

[17] Cronica 1956, VII, p. 7.

Photo by Stephen Seeber, on Unsplash

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/je-vous-ai-
appeles-amis-iv-la-meilleure-assurance/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/je-vous-ai-appeles-amis-iv-la-meilleure-assurance/
https://opusdei.org/fr-ci/article/je-vous-ai-appeles-amis-iv-la-meilleure-assurance/
https://opusdei.org/fr-ci/article/je-vous-ai-appeles-amis-iv-la-meilleure-assurance/

	Je vous ai appelés amis (IV) : la meilleure assurance-vie

