
opusdei.org

Thème 12 - Je crois
en l’Esprit Saint. Je
crois en la Sainte
Eglise catholique

L’Esprit Saint unit intimement
les fidèles avec le Christ de
sorte qu’ils forment un seul
corps, l’Eglise, dans laquelle il
existe une diversité de
membres et de fonctions.

30/01/2014

12.



Je crois en l’Esprit Saint. Je crois à
la Sainte Église catholique

Je crois en l’Esprit Saint
La Troisième Personne
de la Très Sainte Trinité

Dans l'Écriture Sainte l’Esprit Saint
reçoit différents noms : Don,
Seigneur, Esprit de Dieu, Esprit de
Vérité et Paraclet, entre autres.
Chacun de ces noms nous indique
quelque chose de la Troisième
Personne de la Très Sainte Trinité. Il
est « Don », parce que le Père et le
Fils nous l’envoient gratuitement :
l’Esprit est venu demeurer dans nos
cœurs (cf. Ga , 6). Il est venu pour y
rester toujours avec les hommes. En
outre, de Lui, uni aux autres
Personnes divines, procèdent toutes
grâces et tous dons, le plus grand
d’entre eux étant la vie éternelle: en
Lui nous avons accès au Père par le
Fils.

• 
◦ 



L'Esprit est « Seigneur » et « Esprit de
Dieu », noms qui ne sont accordés
qu’à Dieu dans l'Écriture Sainte,
parce qu’Il est Dieu avec le Père et le
Fils. Il est « Esprit de Vérité » parce
qu’Il nous enseigne de manière
complète tout ce que le Christ nous a
révélé, et parce qu’Il maintient
l'Église dans la vérité (cf. Jn 15, 26 ;
16, 13-14). Il est l’ « autre » Paraclet
(Consolateur, Avocat) promis par le
Christ, qui est le premier Paraclet (le
texte grec parle d’un « autre »
Paraclet et non d’un Paraclet «
distinct » pour signaler la
communion et la continuité entre le
Christ et l’Esprit).

Dans le Symbole de Nicée-
Constantinople, nous disons : « Et in
Spiritum Sanctum, Dominum et
vivificantem : qui ex Patre (Filioque)
procedit. Qui cum Patre et Filio simul
adoratur, et conglorificatur : qui
locutus est per Prophetas ». Dans
cette phrase, les Pères du Concile de



Constantinople (381) ont voulu
utiliser quelques-unes des
expressions bibliques avec lesquelles
on nommait l’Esprit. En disant qu’Il
est « donneur de vie » ils se
référaient au don de la vie divine
donné à l’homme. Étant Seigneur et
donneur de vie, Il est Dieu avec le
Père et le Fils et reçoit par
conséquent la même adoration que
les deux autres Personnes divines.
Enfin ils ont aussi souhaité signaler
la mission que l’Esprit réalise entre
les hommes : Il a parlé par les
prophètes. Les prophètes sont ceux
qui ont parlé au nom de Dieu, mus
par l’Esprit pour pousser leur peuple
à la conversion. L'œuvre révélatrice
de l’Esprit dans les prophéties de
l’Ancien Testament trouve sa
plénitude dans le mystère de Jésus-
Christ, la Parole définitive de Dieu.

« Ils sont nombreux les symboles qui
représentent le Saint-Esprit. L’eau
vive qui jaillit du cœur transpercé du



Christ et abreuve les baptisés ;
l’onction avec l’huile, qui est le signe
sacramentel de la Confirmation ; le
feu qui transforme ce qu’il touche ; la
nuée, obscure ou lumineuse, où se
révèle la gloire divine ; l’imposition
des mains par laquelle l’Esprit est
donné ; la colombe qui descend sur le
Christ et demeure sur lui au moment
de son baptême. » (Compendium, n.
139).

La Troisième Personne de la Très
Sainte Trinité coopère avec le Père et
le Fils dès le début du projet de notre
salut jusqu’à sa consommation ; mais
dans les « derniers temps » -
inaugurés par l’Incarnation
rédemptrice du Fils -, l’Esprit s’est
révélé et Il nous a été donné ; Il a été
reconnu et accueilli comme Personne
(cf. Catéchisme, 686). Par l'œuvre de
l’Esprit, le Fils de Dieu a pris chair
des entrailles très pures de la Vierge
Marie. L’Esprit l’a consacré dès
l’origine ; pour cette raison Jésus-



Christ est le Messie dès le
commencement de son Humanité,
c’est-à-dire depuis son Incarnation
(cf. Lc 1, 35). Jésus- Christ « révèle
l’Esprit dans son enseignement,
accomplissant la promesse faite aux
Patriarches (cf. Lc 4, 18s), et Il Le
communique à l'Église naissante en
soufflant sur les apôtres après sa
Résurrection » (cf. Compendium, 143).
A la Pentecôte, l’Esprit a été envoyé
pour rester depuis lors dans l'Église,
Corps mystique du Christ, en la
vivifiant et en la guidant par ses dons
et par sa présence. C’est pourquoi on
dit aussi que l'Église est Temple de
l’Esprit Saint, et que l’Esprit Saint est
comme l’âme de l'Église.

Le jour de la Pentecôte l’Esprit est
descendu sur les Apôtres et les
premiers disciples, manifestant par
des signes extérieurs comment est
vivifiée l'Église fondée par le Christ. «
La mission du Christ et de l’Esprit
devient la mission de l'Église,



envoyée pour annoncer et pour
répandre le mystère de la
communion trinitaire.
» (Compendium, 144). L'Esprit fait
entrer le monde dans les « derniers
temps », dans le temps de l'Église.

L’animation de l'Église par l’Esprit
Saint est la garantie que
s’approfondit et se conserve toujours
vivant et intégralement tout ce que le
Christ a dit et enseignéquand Il a
vécu sur la terre et jusqu’à son
Ascension[1]; en outre, par la
célébration et l’administration des
sacrements, l’Esprit sanctifie l'Église
et les fidèles, en faisant en sorte
qu’elle continue toujours à mener les
âmes vers Dieu[2].

« Les missions du Fils et de l’Esprit
sont inséparables parce que « dans la
Trinité indivisible le Fils et l’Esprit
sont distincts mais inséparables. En
effet, du commencement à la fin des
temps, lorsque Dieu envoie son Fils,



Il envoie aussi son Esprit, qui nous
unit au Christ par la foi, afin que
nous puissions, en tant que fils
adoptifs, appeler Dieu « Père » (Rm 8,
15). L’Esprit est invisible, mais nous
le connaissons par son action,
lorsqu’Il nous révèle le Verbe et qu’il
agit dans l'Église ». (Compendium,
137).

Par le moyen des sacrements, le
Christ communique son Esprit aux
membres de son Corps et leur offre la
grâce de Dieu, qui donne des fruits
de vie nouvelle, selon l’Esprit.
L’Esprit Saint agit aussi en concédant
des grâces spéciales à quelques
chrétiens pour le bien de toute
l'Église, et c’est le Maître qui rappelle
à tous les chrétiens ce que le Christ a
révélé (cf. Jn 14, 25sq).

« L’Esprit édifie, anime et sanctifie
l'Église. Esprit d’amour, il restaure
chez les baptisés la ressemblance
divine perdue à cause du péché et il



les fait vivre dans le Christ de la Vie
même de la Sainte Trinité. Il les
envoie témoigner de la Vérité du
Christ et il les établit dans leurs
fonctions réciproques, afin que tous
portent « le fruit de l’Esprit » (Ga 5,
22). » (Compendium, 145).

Je crois en la Sainte Église
Catholique

L'Église est un mystère (cf. par ex.
Rm 16, 25-27), c’est-à-dire une réalité
dans laquelle entrent en contact et
communion Dieu et les hommes.
Église vient du grec « ekklesia », qui
signifie assemblée des convoqués.
Dans l’Ancien Testament le mot
traduit « quahal Yhwh », ou
assemblée réunie par Dieu pour lui
rendre le culte qui Lui est dû. En sont
des exemples l’assemblée du Sinaï et
celle qui s’est réunie aux temps du
roi Josias dans le but de louer Dieu et
de revenir à la pureté de la Loi
(réforme). Dans le Nouveau

• 



Testament elle prend différents sens
dans la ligne de l’Ancien Testament,
mais elle désigne spécialement le
peuple que Dieu convoque et réunit
de tous les coins de la terre pour
constituer l’assemblée de tous ceux
qui, par la foi dans sa Parole et le
baptême, sont fils de Dieu, membres
du Christ et temple de l’Esprit Saint .
(cf. Catéchisme, 777 ; Compendium,
147).

Dans l'Écriture Sainte, l'Église reçoit
différents noms, chacun soulignant
spécialement certains aspects du
mystère de la communion de Dieu
avec les hommes. « Peuple de Dieu »
est un titre qu’Israël a reçu. Lorsqu’il
s’applique à l'Église, « nouvel Israël »
veut dire que Dieu n’a pas voulu
sauver les hommes séparément, mais
les a constitués en un peuple unique
réuni par le Père, le Fils et l’Esprit
Saint, pour Le connaître en vérité et
Le servir saintement[3]. Ce titre veut
dire aussi qu’elle a été choisie par



Dieu, qu’elle est une communauté
visible en chemin – parmi les nations
- vers la patrie définitive. Dans ce
peuple tous ont la dignité commune
des fils de Dieu, une mission
commune, d’être sel de la terre, et
une fin commune qui est le royaume
de Dieu ; tous participent aux trois
fonctions du Christ, royale,
prophétique et sacerdotale (cf. 
Catéchisme, 782-786).

Lorsque nous disons que l'Église est
le « Corps du Christ », nous voulons
souligner qu’à travers l’envoi de
l’Esprit Saint, le Christ unit
intimement les fidèles à Lui, surtout
dans l’Eucharistie. Il les incorpore à
sa Personne par l’Esprit Saint ; ils
restent unis entre eux dans la charité
en formant un seul corps dans la
diversité des membres et des
fonctions. La santé ou la maladie
d’un membre se répercute dans tout
le corps (cf. 1 Co 12, 1-24), et les
fidèles, comme membres du Christ,



sont ses instruments pour agir dans
le monde (cf . Catéchisme 787-795).
L'Église est dite aussi « Épouse du
Christ » (cf. Ep 5, 26 sq .), ce qui, dans
l’union entre l'Église et le Christ,
accentue la distinction des deux
sujets. Elle signale aussi que
l’Alliance de Dieu avec les hommes
est définitive parce que Dieu est
fidèle à ses promesses, et que l'Église
lui répond fidèlement en étant Mère
féconde de tous les fils de Dieu.

L'Église aussi est le « temple de
l’Esprit Saint », car Il vit dans le corps
de l'Église et l’édifie dans la charité
par la Parole de Dieu, les sacrements,
les vertus et les charismes[4]. Comme
le véritable temple de l’Esprit Saint
fut le Christ (cf. Jn 2, 19-22), cette
image indique aussi que chaque
chrétien est Église et temple de
l’Esprit Saint. Les charismes sont les
dons que l’Esprit concède à chaque
personne pour le bien des hommes,
pour les besoins du monde et



particulièrement pour l’édification
de l'Église. C’est aux pasteurs qu’il
revient de discerner et évaluer les
charismes. (cf. 1 Th 5,
20-22 ;Compendium, 160).

« L'Église a son commencement et
son achèvement dans le dessein
éternel de Dieu. Elle a été préparée
dans l’Ancienne Alliance par
l’élection d’Israël, signe du
rassemblement futur de toutes les
nations. Fondée sur la parole et sur
l’action de Jésus-Christ, elle s’est
accomplie surtout par sa mort
rédemptrice et sa résurrection. Elle
s’est manifestée ensuite comme
mystère de salut par l’effusion de
l’Esprit Saint à la Pentecôte. Elle aura
son achèvement à la fin des temps
comme assemblée céleste de tous les
rachetés.» (Compendium, 149 ; cf. 
Catéchisme, 778).

Lorsque Dieu révèle son dessein de
salut qui est permanent, Il manifeste



aussi comment Il désire le réaliser. Il
n’a pas exécuté ce projet en un seul
acte, mais Il a d’abord préparé
l’humanité pour accueillir le Salut.
Ce n’est que plus tard qu’Il l'a révélé
dans le Christ. Cette offre de Salut
dans la communion divine et dans
l’unité de l’humanité a été octroyée
aux hommes de façon définitive dans
le don de l’Esprit Saint versé dans les
cœurs des croyants en les mettant en
contact personnel et permanent avec
le Christ. Étant fils de Dieu dans le
Christ, nous nous reconnaissons
frères des autres fils de Dieu. Il n’y a
pas de fraternité ni d’unité du genre
humain qui ne se fonde sur la
commune filiation divine qui nous a
été offerte par le Père dans le Christ.
Il n’existe pas de fraternité sans un
Père commun, auquel nous accédons
par l’Esprit Saint.

Ce ne sont pas les hommes qui ont
fondé l'Église ; ce n’est pas non plus
simplement une réponse noble à une



expérience de salut réalisée par Dieu
dans le Christ. Dans les mystères de
la vie du Christ, l’oint par l’Esprit, se
sont accomplies les promesses
annoncées dans la Loi et dans les
prophètes. On peut aussi dire que la
fondation de l'Église coïncide avec la
vie de Jésus-Christ ; l'Église prend
forme conformément à la mission du
Christ parmi les hommes et pour les
hommes. Le Christ n’a pas fondé
l'Église en un seul moment mais
durant toute sa vie : depuis
l’Incarnation jusqu’à sa mort, sa
Résurrection, son Ascension et par
l’envoi du Paraclet. Tout au long de
sa vie, le Christ, - en qui habitait
l’Esprit -, expliqua comment devait
être son Église, disposant toutes
choses au fur et à mesure. Après son
Ascension, l’Esprit a été envoyé à
l'Église et il y reste en l’unissant à la
mission du Christ, en lui rappelant ce
que le Seigneur a révélé, et en la
conduisant tout au long de l’histoire
vers sa plénitude. Il est la cause de la



présence du Christ dans son Église
par les sacrements et par la Parole, et
Il l’enrichit continuellement de
divers dons hiérarchiques et
charismatiques[5]. Par sa présence
s’accomplit la promesse du Seigneur
d’être toujours avec les siens jusqu’à
la fin des temps (cf. Mt 28, 20).

Le Concile Vatican II a repris une
expression ancienne pour désigner
l'Église : « communion ». De la sorte,
il indique que l'Église est comme un
épanchement en faveur des hommes
de la communion intime de la Très
Sainte Trinité ; et que sur cette terre
elle est déjà communion avec la
Trinité divine, même si elle n’a pas
atteint sa plénitude. En plus d’être
communion, l'Église est signe et
instrument de cette communion pour
tous les hommes. Par elle nous
participons à la vie intime de Dieu et
nous appartenons à la famille de
Dieu en tant que fils dans le Fils par
l’Esprit[6]. Ceci se réalise de façon



spécifique dans les sacrements,
principalement dans l’eucharistie,
appelée aussi souvent communion
(cf. 1 Co 10, 16). Enfin on l’appelle
aussi communion parce que l'Église
configure et détermine l’espace de la
prière chrétienne (cf.Catéchisme,
2655, 2672, 2790).

L'Église doit annoncer et instaurer
parmi tous les peuples le Royaume
de Dieu inauguré par le Christ. Sur
terre, elle est le germe et le début de
ce Royaume. Après sa Résurrection,
le Seigneur a envoyé les Apôtres
prêcher l'Évangile, baptiser et
enseigner à accomplir ce qu’Il avait
commandé (cf. Mt 28, 18 sq.). Le
Seigneur a confié à son Église la
même mission que le Père Lui avait
confiée (cf. Jn 20, 21). Dès le début de
l'Église, cette mission a été remplie
par tous les chrétiens (cf. Ac 8, 4 ; 11,
19), qui ont souvent fait le sacrifice
de leur propre vie pour l’accomplir.
Le commandement missionnaire du



Seigneur prend sa source dans
l’amour éternel de Dieu, qui a envoyé
son Fils et son Esprit parce « qu’Il
veut que tous les hommes soient
sauvés et parviennent à la
connaissance de la vérité » (1 Tm 2,
4).

Dans cet envoi missionnaire sont
contenues les trois fonctions de
l'Église sur terre : le munus
profeticum (annoncer la bonne
nouvelle du salut dans le Christ), le 
munus sacerdotale (rendre
effectivement présente et
transmettre la vie du Christ qui
sauve par les sacrements) et le 
munus regale (aider les chrétiens à
accomplir la mission et à croître en
sainteté). Bien que tous les fidèles
partagent la même mission, tous
n’ont pas le même rôle. Certains
d’entre eux ont été choisis par le
Seigneur pour exercer des fonctions
déterminées, comme les Apôtres et
leurs successeurs, qui sont



conformés par le sacrement de
l’ordre au Christ tête de l'Église d’une
façon spécifique, distincte des autres.

Du fait que l'Église a reçu de Dieu
une mission salvifique sur terre pour
les hommes et qu’elle a reçu de Dieu
la capacité de la réaliser, on dit que
l'Église est en quelque sorte le 
sacrement universel du Salut, parce
qu’elle a pour fin la gloire de Dieu et
le salut des hommes (cf. Catéchisme,
775). Elle est sacrement universel de
salut, parce qu’elle est signe et
instrument de la réconciliation et de
la communion de l’humanité avec
Dieu, et de l’unité de tout le genre
humain[7]. On dit aussi que l'Église
est mystère parce que dans sa réalité
visible se trouve et agit une réalité
spirituelle et divine, que l’on ne
perçoit que dans la foi.

L’affirmation selon laquelle il n’y a
point de salut hors de l'Église signifie
que tout salut vient du Christ-Tête, au



moyen de l'Église, qui est son corps.
Personne ne peut se sauver si, ayant
reconnu qu’elle a été fondée par le
Christ pour le salut des hommes, il la
refuse ou ne persévère pas. En même
temps, grâce au Christ et à son Église
peuvent atteindre le salut éternel
tous ceux qui ignorent l'Évangile du
Christ et son Église sans faute de leur
part, mais qui cherchent sincèrement
Dieu et, sous l’influence de la grâce,
s’efforcent d’accomplir sa volonté,
connue à travers le jugement de la
conscience. Tout ce que l’on
rencontre de bon et de vrai dans les
autres religions vient de Dieu, et peut
préparer à l’accueil de l'Évangile et
conduire vers l’unité de l’humanité
dans l'Église du Christ (cf. 
Compendium, 170 et sq.).

Nous appelons propriétés les
éléments qui caractérisent l'Église.
Nous les trouvons dans de nombreux
Symboles de la foi depuis des temps
très anciens de l'Église. Toutes les



propriétés sont un don de Dieu qui
comporte une tâche à accomplir de la
part des chrétiens.

L'Église est Une parce que son origine
et son modèle est la Très Sainte
Trinité, parce que le Christ son
fondateur rétablit l’unité de tous en
un seul corps ; parce que l’Esprit
Saint unit les fidèles à la Tête, qui est
le Christ. Cette unité se manifeste
dans le fait que les fidèles professent
la même foi, célèbrent les mêmes
sacrements, sont unis dans une
même hiérarchie, ont une même
espérance commune et la même
unité. Dans le monde l'Église subsiste
comme société constituée et
organisée dans l'Église canonique,
gouvernée par le successeur de
Pierre et par les évêques en
communion avec Lui[8]. Ce n’est
qu’en elle que l’on peut obtenir la
plénitude des moyens de salut, étant
donné que le Seigneur a confié les
biens de la Nouvelle Alliance au



Collège Apostolique, dont la tête est
Pierre. Dans les Églises et
communautés chrétiennes non
catholiques, il y a beaucoup de biens
de sanctification et de vérité qui
procèdent du Christ et poussent à
l’unité catholique ; l’Esprit Saint se
sert d’elles comme instruments de
salut, puisque leur force vient de la
plénitude de grâce et de vérité que le
Christ a donnée à l'Église catholique
(cf. Catéchisme, 819). Les membres
de ces Églises et communautés
s’incorporent au Christ par le
Baptême et, pour cette raison, nous
les considérons comme des frères.
On peut croître en unité: en nous
approchant davantage du Christ et
en aidant les autres chrétiens à être
plus près de Lui; en défendant l’unité
dans l’essentiel, la liberté dans
l’accidentel et la charité en tout[9];
en rendant plus habitable pour les
hommes la maison de Dieu; en
grandissant en vénération et respect
pour le Pape et la hiérarchie, en les



aidant et en suivant leurs
enseignements.

Le mouvement œcuménique est une
tâche ecclésiale par laquelle on
cherche à restaurer l’unité entre les
chrétiens dans l’unique Église fondée
par le Christ. C’est un désir du
Seigneur (cf. Jn 17, 21). Il se réalise
par la prière, la conversion du cœur,
la connaissance fraternelle
réciproque et le dialogue
théologique.

L'Église est Sainte parce que Dieu est
son auteur, parce que le Christ s’est
livré pour elle pour la sanctifier et la
rendre sanctifiante, parce que
l’Esprit Saint la vivifie par la charité.
Puisqu’elle détient la plénitude des
moyens de salut, la sainteté est la
vocation de chacun de ses membres,
et la fin de toute son activité. Elle est
sainte parce qu’elle donne
constamment des fruits de sainteté
sur terre, parce que sa sainteté est



source de sanctification pour ses fils,
même s’ils se reconnaissent tous
pécheurs sur cette terre, et sentent la
nécessité de conversion et de
purification. L'Église est sainte
également à cause de la sainteté
atteinte par ses membres qui sont
déjà au ciel, et de façon éminente la
Très Sainte Vierge Marie, qui sont ses
modèles et intercesseurs (cf. 
Catéchisme, 823-829). La sainteté de
L'Église peut apparaître davantage
grâce aux efforts des fidèles pour
tendre vers la sainteté : conversion
personnelle, lutte ascétique pour
ressembler davantage au Christ, pour
mieux accomplir la mission et fuir la
routine, purification de la mémoire,
qui écarte les faux préjugés sur les
autres, et accomplissement concret
de la volonté de Dieu dans la charité.

L'Église est Catholique - c’est-à-dire
universelle - parce que le Christ est
en elle, parce qu’elle conserve et
administre tous les moyens de salut



donnés par le Christ, parce que sa
mission concerne tout le genre
humain, parce qu’elle a reçu et
transmet dans son intégrité tout le
trésor du Salut, et parce qu’elle a la
capacité de s’inculturer, en élevant et
améliorant n’importe quelle culture.
La catholicité croît en extension et
intensité par un plus grand
développement de la mission de
l'Église. Toute Église particulière,
c’est-à-dire toute portion du peuple
de Dieu en communion dans la foi et
les sacrements avec son évêque,
formée à l’image de l'Église
universelle et en communion avec
toute l'Église (qui la précède
ontologiquement et
chronologiquement), est catholique.

Comme sa mission embrasse toute
l’humanité, chaque homme, de
façons diverses, appartient ou au
moins est ordonné à l’unité
catholique du Peuple de Dieu. Est
pleinement incorporé à l'Église celui



qui, possédant l’Esprit du Christ, se
trouve uni par les liens de la
profession de foi, des sacrements, du
gouvernement ecclésiastique et de la
communion. Les catholiques qui ne
persévèrent pas dans la charité, bien
qu’étant incorporés à l'Église, lui
appartiennent de corps mais non de
cœur. Les baptisés qui ne réalisent
pas pleinement ladite unité
catholique, sont dans une certaine
communion, bien qu’imparfaite, avec
l'Église catholique (cf. Compendium,
168).

L'Église est Apostolique parce que le
Christ l’a édifiée sur les Apôtres,
témoins choisis de sa Résurrection et
fondement de son Église; parce
qu’avec l’assistance de l’Esprit Saint,
elle enseigne, conserve et transmet
fidèlement le dépôt de la foi reçu des
Apôtres. Elle est aussi apostolique
par sa structure, dans la mesure où
elle est instruite, sanctifiée et
gouvernée, jusqu’au retour du Christ,



par les Apôtres et ses successeurs, les
évêques, en communion avec le
successeur de Pierre. La succession
apostolique est la transmission, à
travers le sacrement de l’Ordre, de la
mission et du pouvoir des apôtres à
leurs successeurs. Grâce à cette
transmission, l'Église se maintient en
communion de foi et de vie avec son
origine, tandis qu’au long des siècles,
elle ordonne sa mission apostolique à
la diffusion du Royaume du Christ
sur la terre. Tous les membres de
l'Église participent, selon leurs
différentes fonctions, à la mission
reçue par les Apôtres d’apporter
l'Évangile au monde entier. La
vocation chrétienne est, par sa
nature même, vocation à l’apostolat
(cf. Catéchisme, 863).

Miguel de Salis Amaral

Bibliographie

Sur l’Esprit Saint



Catéchisme de l'Église Catholique,
683-688 ; 731-741.

Compendium du Catéchisme de
l'Église Catholique, 136-146.

Jean Paul II, enc. Dominum et
vivificantem, 18-V-1986, 3-26.

Jean-Paul II, Catéchèse sur l’Esprit
Saint, VIII-XII-1989.

S. Josémaria, Homélie Le Grand
Inconnu, in Quand le Christ passe,
127-138.

Sur l'Église

Catéchisme de l'Église Catholique,
748-945.

Compendium du Catéchisme de
l'Église Catholique, 147-193.

S. Josémaria, Homélie, Loyauté
envers l'Église (4 – VI – 1972 ), in «
Aimer l'Église ».



[1]Cf. Concile Vatican II, Const. Dei
Verbum, 8

[2] « La venue solennelle de l’Esprit,
le jour de la Pentecôte, n' a pas été un
événement isolé. Il n’y a
pratiquement aucune page des Actes
des Apôtres qui ne parle de Lui et de
l’action par laquelle Il guide, dirige et
anime la vie et les œuvres de la
communauté chrétienne
primitive(…) Cette réalité profonde
que le texte de la Sainte Écriture
nous fait connaître n’est pas un
souvenir du passé, un âge d’or de
l'Église qui appartiendrait désormais
à l’histoire. C’est aussi, par-delà les
misères et les péchés de chacun
d’entre nous, la réalité de l'Église
d’aujourd’hui et de l'Église de tous les
temps. » (S. Josémaria, Quand le
Christ passe, nn. 127-128)



[3] Cf. Concile Vatican II, Lumen
Gentium, 4 et 9; S. Cyprien, De Orat.
Dom, 23 (CSEL 3, 285)

[4]« Lorsque tu invoques Dieu le
Père, souviens-toi que c’est l’Esprit
qui a poussé ton âme à faire cette
prière. Si l’Esprit saint n’existait pas,
il n’y aurait dans l'Église aucune
parole de sagesse ou de science,
parce qu’il est écrit: la parole de
sagesse est donnée par l’Esprit (1 Co
12, 8)…Si l’Esprit Saint n’était pas
présent, l’Église n’existerait pas. Mais
si l’Église existe, il est sûr que l’Esprit
Saint ne manque pas » (S. Jean
Chrysostome, Sermones panegyrici in
solemnitates D. N. Iesu Christi, hom.1,
De Sancta Pentecostes, n. 3-4, PG 50,
457).

[5] Cf. Concile Vatican II, Const. 
Lumen Gentium, 4 et 12.

[6] Cf . Concile Vatican II, Const. 
Gaudium et spes, 22



[7] Cf. Concile Vatican II, Const. 
Lumen Gentium, 1

[8] Cf . Ibidem, 8

[9] Cf. Concile Vatican II, Const.
Gaudium et spes, 92

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/je-crois-en-
lesprit-saint-je-crois-en-la-sainte-eglise-

catholique/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/je-crois-en-lesprit-saint-je-crois-en-la-sainte-eglise-catholique/
https://opusdei.org/fr-ci/article/je-crois-en-lesprit-saint-je-crois-en-la-sainte-eglise-catholique/
https://opusdei.org/fr-ci/article/je-crois-en-lesprit-saint-je-crois-en-la-sainte-eglise-catholique/
https://opusdei.org/fr-ci/article/je-crois-en-lesprit-saint-je-crois-en-la-sainte-eglise-catholique/

	Thème 12 - Je crois en l’Esprit Saint. Je crois en la Sainte Eglise catholique

