
opusdei.org

Interview de
Monseigneur Xavier
Echevarria

Le prélat de l'Opus Dei
commente dans une interview
publiée dans la revue «
Pensamiento y Cultura »
quelques thèmes en relation
avec le pluralisme culturel, la
paix et le rôle de l'Université
dans la société actuelle.

14/11/2001

Nous savons que vous suivez de
très près les événements de



Colombie. Vous nous l’avez montré
de nombreuses fois de différentes
façons et nous vous en sommes
reconnaissants. La grande
majorité des Colombiens est
catholique. Nous savons qu’il est
de notre devoir de construire une
société plus juste. Que nous
suggéreriez-vous pour aider à
résoudre les graves problèmes que
traverse le pays ?

Je sais que vous souffrez beaucoup
de cette situation, et que d’une façon
ou d’une autre, vous en subissez les
conséquences. Mais en même temps,
il pourrait y avoir chez vous, peut-
être inconsciemment, une part de
résignation. Il faut éviter la passivité
devant les problèmes. Il faut
chercher sans se fatiguer des
solutions aux conflits, avec espérance
et sens des responsabilités. En
travaillant chacun là où il lui revient
de le faire, depuis la place qu’il
occupe dans la société, en pensant à



ce qu’il peut personnellement
apporter pour construire la paix.
Parce que la paix est comme un
fleuve à grand débit, formé d’une
multitude de d’affluents et de
sources, dont tous sont importants.

Il est nécessaire de faire un apostolat
très grand en faveur de la paix. Un
apostolat qui est la somme de la
prière, de la compréhension et de la
collaboration de tous. À Rome, et
plus encore en ces jours que je passe
en Colombie, je souffre avec vous. Il
ne s’agit pas uniquement d’un
problème de la Colombie, mais d’un
problème qui concerne le monde
entier. Je demande constamment à
Notre Dame qu’elle nous obtienne la
paix sur cette terre. L’église prélatice
de l’Opus Dei, à Rome, est consacrée
à Sainte-Marie-de-la-Paix. Au fond de
la nef il y a un candélabre votif, avec
des lampes allumées, pour que Notre
Mère du Ciel nous obtienne du
Seigneur la paix personnelle et la



paix de toute l’humanité. J’ai décidé
qu’une des veilleuses de ce
candélabre brûlera de façon
permanente pour demander la paix
en Colombie. Je vous conseille de
recourir également à l’intercession
du bienheureux Josémaria, un grand
ami et promoteur de la paix, et qui
aime beaucoup votre pays. Je
désirerais que beaucoup de gens lui
demandent de nous aider à obtenir
la paix sur cette terre merveilleuse.

À votre avis, quel doit être le rôle
de l’Université de la Sabana et de
l’université en général dans cette
société en état de convulsions ?

Il me vient à la mémoire la réponse
du bienheureux Josémaria à une
question analogue, posée également
lors d’une interview. Il affirmait que
l’université n’est éloignée d’aucun
problème humain. L’université,
disait-il, est le lieu idoine pour
acquérir une préparation qui



permette ensuite de contribuer à
résoudre les grands problèmes
sociaux et à défendre les droits
fondamentaux de la personne. Sans
oublier qu’il n’y a pas une seule
manière d’affronter les questions
sociales : il existe de nombreuses
propositions légitimes sur les
solutions concrètes qui peuvent
s’appliquer dans chaque cas. Pour
que l’université remplisse son rôle
dans la société, il faut promouvoir et
respecter cette liberté dans l’enceinte
de l’université.

Il y a des années, Jean-Paul II disait à
un groupe d’étudiants, que « l’Église
n’a pas préparé un projet d’école
universitaire ni de société, mais un
projet d’homme, d’un homme
nouveau qui renaît par la grâce
» (Homélie aux étudiants,
05/06/1979). C'est pourquoi,
l’université doit faire en sorte que les
étudiants reçoivent une formation
complète, et qu’ils comprennent



également la grandeur de ce projet
d’homme nouveau qui renaît par la
grâce. Qu’ils le comprennent de
façon vitale, en frayant, s’ils le
désirent librement — nous devons
tous le désirer —, leur propre chemin
de renaissance spirituelle, avec l’aide
— toujours nécessaire — des
sacrements. Parce que vous le savez
bien, science et foi cheminent main
dans la main. La foi que vous
professez illumine votre travail
intellectuel. Et la science que vous
enseignez vous aide à approfondir
votre foi.

La culture d’aujourd’hui est la
culture de l’homme d’aujourd’hui,
avec ses avancées technologiques,
ses facilités de communication,
mais également ses problèmes. La
vision pluraliste nous accable
parfois. Comment partager notre
identité et en même temps
construire notre avenir avec foi et
raison comme nous le



recommande Jean-Paul II ?
Comment être chrétien au XXIème

siècle ?

Le pluralisme culturel ne constitue
pas un problème pour les chrétiens,
mais une réalité avec laquelle nous
devons compter, en tant que citoyens
courants. Le pape nous a encouragés
très souvent à mener à bien la
nouvelle évangélisation, y compris
celle de la culture. Il n’y a pas de
raison d’avoir peur.

Dans sa lettre Novo millenio ineunte,
il affirme que « dans un contexte de
pluralisme culturel et religieux plus
marqué, tel qu’il est prévisible dans
la société du nouveau millénaire, un
tel dialogue est important pour
assurer aussi les conditions de la
paix » (n° 55). Et récemment, le pape
a dit que « la globalisation n’est a
priori ni bonne ni mauvaise. Elle
sera ce que les gens en feront. Aucun
système n’est une fin en soi, et il est



nécessaire d’insister pour que la
globalisation, comme tout autre
système, soit au service de la
personne humaine, de la solidarité
» (Discours à l’académie pontificale
des sciences sociales, 27 avril 2001,
n° 2).

Le vrai problème est l’individualisme
égoïste. Le pape invite à inverser
cette tendance. « C’est l’heure d’une
nouvelle « imagination de la charité
», qui se déploierait non seulement à
travers les secours prodigués avec
efficacité, mais aussi dans la capacité
de se faire proche, d’être solidaire de
ceux qui souffrent. » (Lettre
Apostolique Novo millenio ineunte, n°
50). En ce sens, ce qui peut et doit
être développé dans le monde actuel
— avec l’aide de la science, de la
technologie, des arts et des moyens
de communication —, c’est la
globalisation de la charité. Et il n’y
aura pas de solidarité globale sans
solidarité personnelle.



La société actuelle se caractérise
par sa préoccupation pour l’image,
pour l’apparence, et la vérité est
considérée comme quelque chose
de secondaire, et même comme un
inconvénient dépassé. On accepte
la réalité avec un clin d’œil.
Pourtant il est évident que, sans la
vérité, nous ne pouvons avoir une
cohérence dans notre vie. Que
faire pour cultiver la vérité et être
cohérent ?

En tant qu'universitaires, vous avez
pris l’engagement de chercher et de
diffuser la vérité. Le chrétien
cohérent ne désire pas vivre dans le
mensonge, ni dans la frivolité. C’est
pourquoi les chrétiens déplaisent à
tout un monde d’intérêts, où seuls
comptent le pouvoir, l’argent et les
marques de richesse. Mais dans ce
monde qui est le nôtre, nombreux
sont sont ceux — en réalité, d’une
façon ou d’une autre, tout le monde
est concerné — qui ressentent une



certaine « nostalgie » de la vérité, de
cette belle, pure et claire vérité :
vérité splendide, pourrions-nous
dire, en paraphrasant le titre d’une
encyclique du pape.

Qui ne désire la compagnie d’un ami
sincère, qui dit la vérité et ne trompe
pas, qui n’est pas égoïste, qui nous
aide et nous corrige si cela est
nécessaire ? « Dire la vérité avec
charité » est une devise chrétienne
susceptible d’étancher la soif de
notre monde.

Votre livre « Itinéraires de vie
chrétienne », paru récemment, a
connu un succès notable. À quoi
attribuez-vous ce fait, dans une
société comme la nôtre, parfois
apparemment si éloignée des
idéaux ? Que voudriez-vous
souligner particulièrement dans
son contenu ?

Les femmes et les hommes
d’aujourd’hui ont faim de Dieu. Le



pape l’a exprimé de façon très belle,
en disant que nous commençons un
nouveau printemps chrétien. Nous
finissons de célébrer le grand Jubilé
de l’an 2000, une année d’action de
grâce pour l’Incarnation du Fils de
Dieu. Parce que Jésus-Christ est,
comme toujours, la nouveauté
permanente vers laquelle se dirigent
nos objectifs, il en va de même de
ceux du XXIème siècle qui se résument
à ceci : remplir de sens chrétien la
vie ordinaire. C’est le noyau du
message du bienheureux Josémaria
Escriva. Le livre « Itinéraires de vie
chrétienne » est écrit précisément à
partir de mon expérience
personnelle de vie ordinaire au côté
du fondateur de l’Opus Dei, entre
1950 et 1975 : vingt-cinq ans en train
de voir le bienheureux Josémaria
chercher, fréquenter et aimer Jésus-
Christ. Par ce livre, j’ai voulu
contribuer à la redécouverte du
visage du Christ, vers laquelle nous a



fait marcher Jean-Paul II pendant le
Jubilé.

Extrait // revue « Pensamiento y
Cultura » (Université de la
Sabana, Colombie)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/interview-de-
monseigneur-xavier-echevarria/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/interview-de-monseigneur-xavier-echevarria/
https://opusdei.org/fr-ci/article/interview-de-monseigneur-xavier-echevarria/
https://opusdei.org/fr-ci/article/interview-de-monseigneur-xavier-echevarria/

	Interview de Monseigneur Xavier Echevarria

