
opusdei.org

Léon XIV : homélie
lors de l'Épiphanie
et fin du Jubilé

Nous partageons l'homélie de la
Messe du 6 janvier. À la fin de
la cérémonie, le pape a fermé la
Porte Sainte de la basilique
Saint-Pierre, mettant ainsi fin à
l'année jubilaire. Nous avons
également rassemblé les
homélies du 1er janvier, du 24,
du 25 et du 31 décembre.

07/01/2026

Solennité de l'Épiphanie



Mardi 6 janvier 2026

Chers frères et sœurs,

l’Évangile (cf. Mt 2, 1-12) nous a
décrit la grande joie des Mages
lorsqu’ils ont revu l’étoile (cf. v. 10),
mais aussi le trouble ressenti par
Hérode et tout Jérusalem en présence
de leur recherche (cf. v. 3). Chaque
fois qu’il s’agit des manifestations de
Dieu, l’Écriture Sainte ne cache pas
ce genre de contrastes : joie et
trouble, résistance et obéissance,
peur et désir. Nous célébrons
aujourd’hui l’Épiphanie du Seigneur,
conscients que rien ne reste comme
avant en sa présence. C’est le début
de l’espérance. Dieu se révèle et rien
ne peut rester immobile. Une
certaine tranquillité prend fin, celle
qui fait répéter aux mélancoliques : «
Rien de nouveau sous le soleil » (Qo
1, 9). Quelque chose dont dépendent
le présent et l’avenir commence,
comme l’annonce le Prophète : «



Debout, resplendis ! Elle est venue, ta
lumière, et la gloire du Seigneur s’est
levée sur toi » (Is 60, 1).

Il est surprenant que ce soit troublée
Jérusalem, ville témoin de tant de
nouveaux départs. En son sein, ceux-
là mêmes qui étudient les Écritures
et pensent avoir toutes les réponses
semblent avoir perdu la capacité de
se poser des questions et de cultiver
des désirs. Au contraire, la ville est
effrayée par ceux qui viennent de
loin, animés par l’espérance, au point
de percevoir une menace dans ce qui
devrait au contraire lui procurer
beaucoup de joie. Cette réaction nous
interpelle également, en tant
qu’Église.

La Porte Sainte de cette Basilique, qui
est la dernière à être refermée
aujourd’hui, a vu le passage
d’innombrables hommes et femmes,
pèlerins d’espérance, en route vers la
Cité aux portes toujours ouvertes, la



nouvelle Jérusalem (cf. Ap 21, 25).
Qui sont-ils et qu’est-ce qui les a
animés ? À la fin de l’année jubilaire,
la recherche spirituelle de nos
contemporains, bien plus riche que
nous ne pouvons peut-être le
comprendre, nous interpelle avec
une gravité particulière. Des millions
d’entre eux ont franchi le seuil de
l’Église. Qu’ont-ils trouvé ? Quels
cœurs, quelle attention, quelle
correspondance ? Oui, les Mages
existent encore. Ce sont des
personnes qui acceptent le défi de
risquer chacun son propre voyage, et
qui, dans un monde tourmenté
comme le nôtre, repoussant et
dangereux à bien des égards,
ressentent le besoin d’aller, de
chercher.

Homo viator, disaient les anciens.
Nous sommes des vies en chemin.
L’Évangile engage l’Église à ne pas
craindre ce dynamisme, mais à bien
le saisir et à l’orienter vers Dieu qui



l’inspire. C’est un Dieu qui peut nous
troubler, car il ne reste pas immobile
entre nos mains comme les idoles
d’argent et d’or : il est au contraire
vivant et vivifiant, comme cet Enfant
que Marie a trouvé dans ses bras et
que les Mages ont adoré. Les lieux
saints tels que les cathédrales, les
basiliques, les sanctuaires, devenus
des destinations de pèlerinage
jubilaire, doivent diffuser le parfum
de la vie, l’impression indélébile
qu’un autre monde a commencé.

Demandons-nous : y a-t-il de la vie
dans notre Église ? Y a-t-il de la place
pour ce qui naît ? Aimons-nous et
annonçons-nous un Dieu qui remet
en route ?

Dans le récit, Hérode craint pour son
trône, il s’agite pour ce qui échappe à
son contrôle. Il tente de profiter du
désir des Mages et cherche à
détourner leur quête à son avantage.
Il est prêt à mentir, il est prêt à tout ;



la peur, en effet, aveugle. La joie de
l’Évangile, en revanche, libère : elle
rend prudent, certes, mais aussi
audacieux, attentif et créatif ; elle
suggère des voies différentes de
celles déjà empruntées.

Les Mages apportent à Jérusalem une
question simple et essentielle : « Où
est celui qui vient de naître ? » (Mt 2,
2). Combien il est important que ceux
qui franchissent la porte de l’Église
sentent que le Messie vient de naître,
qu’une communauté née de
l’espérance s’y rassemble, qu’une
histoire de vie s’y déroule ! Le Jubilé
est venu nous rappeler qu’il est
possible de recommencer, et même
que nous en sommes qu’au début,
que le Seigneur veut grandir parmi
nous, qu’il veut être Dieu-avec-nous.
Oui, Dieu remet en question l’ordre
existant : il a des rêves qu’il inspire
encore aujourd’hui à ses prophètes ;
il est déterminé à nous racheter des
servitudes anciennes et nouvelles ; il



implique des jeunes et des personnes
âgées, des pauvres et des riches, des
hommes et des femmes, des saints et
des pécheurs dans ses œuvres de
miséricorde, dans les merveilles de
sa justice. Il ne fait pas de bruit, mais
son Royaume germe déjà partout
dans le monde.

Combien d’épiphanies nous sont
données ou sont sur le point de nous
être données ! Mais elles doivent être
soustraites aux intentions d’Hérode,
aux peurs toujours prêtes à se
transformer en agressivité. « Depuis
les jours de Jean le Baptiste jusqu’à
présent, le royaume des Cieux subit
la violence, et des violents cherchent
à s’en emparer » (Mt 11,12). Cette
expression mystérieuse de Jésus,
rapportée dans l’Évangile de
Matthieu, ne peut pas ne pas nous
faire penser aux nombreux conflits
par lesquels les hommes peuvent
résister et même agresser la
Nouveauté que Dieu réserve à tous.



Aimer la paix, rechercher la paix,
c’est protéger ce qui est saint et,
précisément pour cette raison, en
train de naître : petit, délicat, fragile
comme un enfant. Autour de nous,
une économie faussée tente de tirer
profit de tout. Nous le voyons : le
marché transforme en affaires même
la soif humaine de chercher, de
voyager, de recommencer.
Demandons-nous : le Jubilé nous a-t-
il appris à fuir ce type d’efficacité qui
réduit toute chose à un produit, et
l’être humain à un consommateur ?
Après cette Année, serons-nous
davantage capables de reconnaître
dans le visiteur un pèlerin, dans
l’inconnu un chercheur, dans celui
qui est loin un proche, dans celui qui
est différent un compagnon de
route ?

La manière dont Jésus a rencontré
chacun et s’est laissé approcher par
tous nous enseigne à estimer le
secret des cœurs que Lui seul sait



lire. Avec lui, nous apprenons à saisir
les signes des temps (cf. Conc. œcum.
Vat. II, Const. past. Gaudium et spes,
4). Personne ne peut nous vendre
cela. L’Enfant que les Mages adorent
est un bien sans prix et sans mesure.
Il est l’Épiphanie de la gratuité. Il ne
nous attend pas dans des lieux
prestigieux, mais dans des réalités
humbles. « Et toi, Bethléem, terre de
Juda, tu n’es certes pas le dernier
parmi les chefs-lieux de Juda » (Mt 2,
6). Combien de villes, combien de
communautés ont besoin
d’entendre : « Tu n’es certes pas le
dernier ». Oui, le Seigneur nous
surprend encore ! Il se laisse trouver.
Ses voies ne sont pas nos voies, les
violents ne parviennent pas à les
dominer, et les puissants de ce
monde ne peuvent les bloquer. D’où
la grande joie des Mages qui laissent
derrière eux le palais et le temple et
partent vers Bethléem : c’est alors
qu’ils revoient l’étoile !

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html


C’est pourquoi, chers frères et sœurs,
il est beau de devenir des pèlerins
d’espérance. Et il est beau de
continuer à l’être, ensemble ! La
fidélité de Dieu nous surprendra
encore. Si nous ne réduisons pas nos
églises à des monuments, si nos
communautés sont des foyers, si
nous résistons ensemble aux
flatteries des puissants, alors nous
serons la génération de l’aurore.
Marie, Étoile du matin, marchera
toujours devant nous ! En son Fils,
nous contemplerons et servirons une
humanité magnifique, transformée
non pas par des délires de toute-
puissance, mais par Dieu qui, par
amour, s’est fait chair.



MESSE EN LA SOLENNITÉ DE
LA TRÈS SAINTE MÈRE DE
DIEU 

LIXe JOURNÉE MONDIALE DE
LA PAIX

Jeudi 1er janvier 2026

Chers frères et sœurs !

Aujourd’hui, en cette solennité de
Marie, la Très Sainte Mère de Dieu,
qui marque le début de la nouvelle
année civile, la liturgie nous offre le
texte d’une très belle bénédiction : «
Que le Seigneur te bénisse et te
garde ! Que le Seigneur fasse briller
sur toi son visage, qu’Il te prenne en
grâce ! Que le Seigneur tourne vers
toi son visage, qu’Il t’apporte la paix !
» (Nb 6, 24-26). Dans le livre des
Nombres, elle fait suite aux
indications concernant la
consécration des nazirs, soulignant la
dimension sacrée et féconde du don



dans la relation entre Dieu et le
peuple d’Israël. L’homme offre au
Créateur tout ce qu’il a reçu et Celui-
ci répond en tournant vers lui son
regard bienveillant, comme au
commencement du monde (cf. Gn 1,
31). Le peuple d’Israël, à qui cette
bénédiction s’adressait, était un
peuple de libérés, d’hommes et de
femmes nés de nouveau après un
long esclavage, grâce à l’intervention
de Dieu et à la réponse généreuse de
son serviteur Moïse. En Égypte, ce
peuple jouissait de certaines
sécurités — la nourriture ne
manquait pas, tout comme un toit et
une certaine stabilité —, mais cela au
prix de la servitude, de l’oppression
d’une tyrannie qui réclamait
toujours plus en donnant toujours
moins (cf. Ex 5, 6-7). À présent, dans
le désert, beaucoup de ces certitudes
du passé ont disparu, mais il y a en
échange la liberté qui se concrétise
par une voie ouverte vers l’avenir,
par le don d’une loi de sagesse et la



promesse d’une terre où vivre et
grandir sans plus de chaînes ni de
fers : en somme, une nouvelle
naissance. Ainsi, la liturgie nous
rappelle, en ce début de nouvelle
année, que chaque jour peut devenir,
pour chacun, le début d’une vie
nouvelle grâce à l’amour généreux
de Dieu, à sa miséricorde et à la
réponse de notre liberté. Il est beau
de penser l’année qui commence
comme un chemin ouvert à
découvrir et où nous aventurer,
libres par grâce et porteurs de
liberté, pardonnés et dispensateurs
de pardon, confiants dans la
proximité et la bonté du Seigneur qui
nous accompagne toujours. Nous
gardons tout cela à l’esprit alors que
nous célébrons le mystère de la
Maternité Divine de Marie qui, par
son “oui”, a contribué à donner un
visage humain à la Source de toute
miséricorde et de toute
bienveillance : le visage de Jésus dont
l’amour du Père nous touche et nous



transforme, par ses yeux d’enfant,
puis de jeune homme. En ce début
d’année, alors que nous nous
mettons en route vers les jours
nouveaux et uniques qui nous
attendent, demandons au Seigneur
de sentir à chaque instant, autour de
nous et sur nous, la chaleur de son
étreinte paternelle et la lumière de
son regard bienveillant, afin de
comprendre de mieux en mieux et
d’avoir toujours à l’esprit qui nous
sommes et vers quelle destinée
merveilleuse nous avançons (cf.
Conc. œcum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 41). Mais en
même temps, rendons-Lui gloire par
la prière, par la sainteté de notre vie
et en devenant les uns pour les
autres le reflet de sa bonté. Saint
Augustin enseignait qu’en Marie « le
créateur de l’homme est devenu
homme afin que, bien qu’Il soit le
maître des étoiles, Il puisse téter le
sein d’une femme ; bien qu’Il soit le
pain (cf. Jn 6, 35), Il puisse avoir faim

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html


(cf. Mt 4, 2) ; […] pour nous libérer
même si nous sommes indignes
» (Sermon 191, 1.1). Il rappelait ainsi
l’un des traits fondamentaux du
visage de Dieu : celui de la gratuité
totale de son amour par lequel il se
présente à nous – comme j’ai tenu à
le souligner dans le Message de cette
Journée Mondiale de la Paix –,
“désarmé et désarmant”, nu, sans
défense comme un nouveau-né dans
son berceau. Et cela pour nous
enseigner que le monde ne se sauve
pas en aiguisant les épées, en
jugeant, en opprimant ou en
éliminant les frères, mais plutôt en
s’efforçant inlassablement de
comprendre, de pardonner, de
libérer et d’accueillir chacun, sans
calcul ni crainte. Tel est le visage de
Dieu que Marie a laissé se former et
grandir dans son sein, changeant
complètement sa vie. C’est le visage
qu’elle a annoncé par la lumière
joyeuse et fragile de son regard de
future mère ; le visage dont elle a

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html


contemplé la beauté jour après jour,
tandis que Jésus grandissait dans sa
maison, enfant, adolescent et jeune
homme ; et qu’elle a ensuite suivi
avec son cœur d’humble disciple,
alors qu’Il parcourait les sentiers de
sa mission, jusqu’à la croix et à la
résurrection. Pour cela, elle aussi a
abaissé toutes ses défenses en
renonçant à ses attentes, à ses
prétentions et à ses garanties -
comme savent le faire les mères -, en
consacrant sans réserve sa vie à son
Fils qu’elle a reçu par grâce, afin de
le redonner à son tour au monde.
Dans la Maternité Divine de Marie,
nous voyons la rencontre de deux
immenses réalités “désarmées” : celle
de Dieu qui renonce à tous les
privilèges de sa divinité pour naître
selon la chair (cf. Phil 2, 6-11), et celle
de la personne qui, avec confiance,
embrasse totalement sa volonté, Lui
rendant l’hommage, dans un acte
parfait d’amour, de sa plus grande
puissance : la liberté. Saint Jean-Paul



II, méditant sur ce mystère, invitait à
regarder ce que les bergers avaient
trouvé à Bethléem : « La tendresse
désarmante de l’Enfant, la pauvreté
surprenante dans laquelle Il se
trouve, l’humble simplicité de Marie
et de Joseph » ont transformé leur vie
en faisant d’eux des « messagers du
salut » (Homélie lors de la messe de
Marie, Mère de Dieu, 34e Journée
mondiale de la paix, 1er janvier
2001). Il le disait à la fin du grand
Jubilé de l’an 2000, avec des mots qui
peuvent nous faire réfléchir nous
aussi : « Combien de dons – affirmait-
il - combien d’occasions
extraordinaires le grand Jubilé a-t-il
offert aux croyants! Dans
l’expérience du pardon reçu et
donné, dans le souvenir des martyrs,
dans l’écoute du cri des pauvres du
monde [...] nous avons nous aussi
ressenti la présence salvifique de
Dieu dans l’histoire. Nous avons
comme touché de façon tangible son
amour qui renouvelle la face de la

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html


terre » (ibid.), et il concluait : «
Comme aux pasteurs qui accourent
pour l’adorer, le Christ demande aux
croyants, auxquels il a offert la joie
de le rencontrer, une disponibilité
courageuse afin de repartir pour
annoncer son Évangile, ancien et
toujours nouveau. Il les invite à
vivifier l’histoire et les cultures des
hommes avec son message salvifique
» (ibid.). Chers frères et sœurs, en
cette fête solennelle, au début de la
nouvelle année, à l’approche de la fin
du Jubilé de l’espérance, approchons-
nous avec foi de la crèche comme le
lieu par excellence de la paix
“désarmée et désarmante”, lieu de
bénédiction où nous nous souvenons
des prodiges que le Seigneur a
accomplis dans l’histoire du salut et
dans notre existence, afin de repartir
comme les humbles témoins de la
grotte, en « glorifiant et louant Dieu
» (Lc 2,20) pour tout ce que nous
avons vu et entendu. Que ce soit
notre engagement, notre résolution

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/homilies/2001/documents/hf_jp-ii_hom_20010101_peace.html


pour les mois à venir, pour notre vie
chrétienne.

Marie Mère de Dieu -
Premières Vêpres et Te Deum
d'action de grâce pour l'année
écoulée

Mercredi 31 décembre 2025

Chers frères et sœurs !

La liturgie des premières vêpres de
la Mère de Dieu est d'une richesse
singulière, qui découle à la fois du
mystère vertigineux qu'elle célèbre
et de sa place à la fin de l'année
civile. Les antiennes des psaumes et
du Magnificat insistent sur
l'événement paradoxal d'un Dieu né
d'une vierge, ou, dit à l'envers, de la
maternité divine de Marie. Et en
même temps, cette solennité, qui



conclut l'octave de Noël, couvre le
passage d'une année à l'autre et
étend sur elle la bénédiction de Celui
« qui était, qui est et qui vient » (Ap 1,
8). De plus, nous la célébrons
aujourd'hui à la fin du Jubilé, au
cœur de Rome, près du tombeau de
Pierre, et alors le Te Deum qui
retentira bientôt dans cette basilique
voudra comme s'étendre pour
donner la parole à tous les cœurs et à
tous les visages qui sont passés sous
ces voûtes et dans les rues de cette
ville.

Nous avons entendu dans la lecture
biblique l'une des synthèses
étonnantes de l'apôtre Paul : « Quand
vint la plénitude du temps, Dieu
envoya son Fils, né d'une femme, né
sous la loi, pour racheter ceux qui
étaient sous la loi, afin que nous
recevions l'adoption filiale » (Ga 4,
4-5). Cette manière de présenter le
mystère du Christ fait penser à un
dessein, un grand dessein sur



l'histoire humaine. Un dessein
mystérieux mais avec un centre clair,
comme une haute montagne éclairée
par le soleil au milieu d'une forêt
dense : ce centre est la « plénitude
des temps ». 

Et c'est précisément ce mot – «
dessein » – qui résonne dans le
cantique de la Lettre aux Éphésiens :
« Le dessein de tout réunir en Christ,
tout ce qui est dans les cieux et sur la
terre. Dans sa bienveillance, il l'avait
prédestiné en lui pour le réaliser
dans la plénitude des temps » (Ep 1,
9-10).

Sœurs, frères, en cette époque qui est
la nôtre, nous ressentons le besoin
d'un dessein sage, bienveillant,
miséricordieux. Qu'il soit un projet
libre et libérateur, pacifique, fidèle,
comme celui que la Vierge Marie a
proclamé dans son cantique de
louange : « De génération en



génération, sa miséricorde s'étend
sur ceux qui le craignent » (Lc 1, 50).

D'autres desseins, cependant,
aujourd'hui comme hier,
enveloppent le monde. Il s'agit plutôt
de stratégies qui visent à conquérir
des marchés, des territoires, des
zones d'influence. Des stratégies
armées, dissimulées sous des
discours hypocrites, des
proclamations idéologiques, de faux
motifs religieux.

Mais la Sainte Mère de Dieu, la plus
petite et la plus haute parmi les
créatures, voit les choses avec le
regard de Dieu : elle voit que, par la
puissance de son bras, le Très-Haut
disperse les intrigues des superbes,
renverse les puissants de leurs trônes
et élève les humbles, comble de biens
les mains des affamés et vide celles
des riches (cf. Lc 1, 51-53).

La Mère de Jésus est la femme avec
laquelle Dieu, dans la plénitude des



temps, a écrit la Parole qui révèle le
mystère. Il ne l'a pas imposée : il l'a
d'abord proposée à son cœur et,
après avoir reçu son « oui », il l'a
écrite avec un amour ineffable dans
sa chair. Ainsi, l'espérance de Dieu
s'est entrelacée avec l'espérance de
Marie, descendante d'Abraham selon
la chair et surtout selon la foi.

Dieu aime espérer avec le cœur des
petits, et il le fait en les impliquant
dans son dessein de salut. Plus le
dessein est beau, plus l'espérance est
grande. Et en effet, le monde avance
ainsi, poussé par l'espérance de tant
de personnes simples, inconnues
mais pas de Dieu, qui malgré tout
croient en un avenir meilleur, car
elles savent que l'avenir est entre les
mains de Celui qui leur offre la plus
grande espérance.

L'une de ces personnes était Simon,
un pêcheur de Galilée, que Jésus a
appelé Pierre. Dieu le Père lui a



donné une foi si sincère et si
généreuse que le Seigneur a pu
construire sa communauté sur elle
(cf. Mt 16, 18). Et nous sommes
encore ici aujourd'hui pour prier
près de sa tombe, où des pèlerins du
monde entier viennent renouveler
leur foi en Jésus-Christ, Fils de Dieu.
Cela s'est produit de manière
particulière pendant l'Année Sainte
qui touche à sa fin.

Le Jubilé est un signe important d'un
monde nouveau, renouvelé et
réconcilié selon le dessein de Dieu. Et
dans ce dessein, la Providence a
réservé une place particulière à cette
ville de Rome. Non pas pour ses
gloires, non pas pour sa puissance,
mais parce que c'est ici que Pierre et
Paul et tant d'autres martyrs ont
versé leur sang pour le Christ. C'est
pourquoi Rome est la ville du Jubilé.

Que pouvons-nous souhaiter à
Rome ? D'être à la hauteur de ses



petits. Des enfants, des personnes
âgées seules et fragiles, des familles
qui ont plus de mal à s'en sortir, des
hommes et des femmes venus de loin
dans l'espoir d'une vie digne.

Aujourd'hui, très chers amis, nous
rendons grâce à Dieu pour le don du
Jubilé, qui a été un grand signe de
son dessein d'espérance sur l'homme
et sur le monde. Et nous remercions
tous ceux qui, au cours des mois et
des jours de 2025, ont travaillé au
service des pèlerins et pour rendre
Rome plus accueillante. Tel était, il y
a un an, le souhait du bien-aimé pape
François. Je voudrais qu'il en soit
encore ainsi, et je dirais même
davantage après cette période de
grâce. Que cette ville, animée par
l'espérance chrétienne, puisse être
au service du dessein d'amour de
Dieu sur la famille humaine. Que
l'intercession de la Sainte Mère de
Dieu, Salus Populi Romani, nous
l'obtienne.



Solennité de la Nativité du
Seigneur 

Jeudi, 25 décembre 2025

Chères sœurs et chers frères !

« Éclatez en cris de joie » (Is 52, 9),
crie le messager de paix à ceux qui se
trouvent parmi les ruines d’une ville
à reconstruire entièrement. Même
s’ils sont poussiéreux et blessés, ses
pieds sont beaux – écrit le prophète
(cf. Is 52, 7) – car, à travers des routes
longues et accidentées, ils ont
apporté une joyeuse nouvelle, dans
laquelle tout renaît désormais. C’est
un jour nouveau ! Nous participons
nous aussi à ce tournant, auquel
personne ne semble encore croire : la
paix existe et elle est déjà parmi
nous.



« Je vous laisse la paix, je vous donne
ma paix ; ce n’est pas à la manière du
monde que je vous la donne » (Jn 14,
27). C’est ce que Jésus a dit à ses
disciples, auxquels il venait de laver
les pieds, messagers de paix qui, à
partir de ce moment-là, devraient
courir de par le monde, sans se
lasser, pour révéler à tous « de
pouvoir devenir enfants de Dieu » (Jn
1, 12). Aujourd’hui, donc, non
seulement nous sommes surpris par
la paix qui est déjà là, mais nous
célébrons comment ce don nous a été
fait. En effet, c’est dans le comment
que brille la différence divine qui
nous fait éclater en chants de joie.
Ainsi, dans le monde entier, Noël est
par excellence une fête de musique
et de chants.

Le prologue du quatrième Évangile
est également un hymne qui a pour
protagoniste le Verbe de Dieu. Le
“verbe” est un mot qui agit. C’est une
caractéristique de la Parole de Dieu :



elle n’est jamais sans effet. À bien y
regarder, beaucoup de nos paroles
produisent elles aussi des effets,
parfois indésirables. Oui, les mots
agissent. Mais voici la surprise que
nous réserve la liturgie de Noël : le
Verbe de Dieu apparaît et ne sait pas
parler, il vient à nous comme un
nouveau-né qui ne fait que pleurer et
vagir. Il « s’est fait chair » (Jn 1, 14)
et, même s'il grandira et apprendra
un jour la langue de son peuple, pour
l'instant, seule sa présence simple et
fragile parle. La « chair », c’est la
nudité radicale qui, à Bethléem et au
Calvaire, manque aussi de mots ; tout
comme n’ont pas non plus de paroles
beaucoup de nos frères et sœurs
dépouillés de leur dignité et réduits
au silence. La chair humaine
demande des soins, invoque l’accueil
et la reconnaissance, recherche des
mains capables de tendresse et des
esprits disposés à l’écoute, désire de
bonnes paroles.



« Il est venu chez lui, et les siens ne
l’ont pas reçu. Mais à tous ceux qui
l’ont reçu, il a donné de pouvoir
devenir enfants de Dieu » (Jn 1, 11).
Voici la manière paradoxale dont la
paix est déjà parmi nous : le don de
Dieu nous engage, il cherche à être
accueilli et suscite le dévouement. Il
nous surprend parce qu’il s’expose
au rejet, il nous enchante parce qu’il
nous arrache à l’indifférence.
Devenir enfants de Dieu est un
véritable pouvoir : un pouvoir qui
reste enfoui tant que nous restons
détachés des pleurs des enfants et de
la fragilité des personnes âgées, du
silence impuissant des victimes et de
la mélancolie résignée de ceux qui
font le mal qu’ils ne veulent pas.

Comme l’a écrit le bien-aimé Pape
François, pour nous ramener à la joie
de l’Évangile : « Parfois, nous
sommes tentés d’être des chrétiens
qui se maintiennent à une prudente
distance des plaies du Seigneur.



Pourtant, Jésus veut que nous
touchions la misère humaine, la
chair souffrante des autres. Il attend
que nous renoncions à chercher ces
abris personnels ou communautaires
qui nous permettent de nous garder
distants du cœur des drames
humains, afin d’accepter vraiment
d’entrer en contact avec l’existence
concrète des autres et de connaître la
force de la tendresse » (Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, n. 270).

Chers frères et sœurs, puisque le
Verbe s’est fait chair, c’est désormais
la chair qui parle, qui crie le désir
divin de nous rencontrer. Le Verbe a
établi parmi nous sa fragile tente. Et
comment ne pas penser aux tentes
de Gaza, exposées depuis des
semaines à la pluie, au vent et au
froid, et à celles de tant d’autres
réfugiés et déplacés sur chaque
continent, ou aux abris de fortune de
milliers de personnes sans-abri dans
nos villes ? Fragile est la chair des

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Le_plaisir_spirituel_d%E2%80%99%C3%AAtre_un_peuple


populations vulnérables, éprouvées
par tant de guerres en cours ou
terminées, laissant derrière elles des
ruines et des blessures ouvertes.
Fragiles sont les esprits et les vies des
jeunes contraints de prendre les
armes, qui, sur le front, ressentent
l’absurdité de ce qui leur est
demandé et le mensonge dont sont
imprégnés les discours
grandiloquents de ceux qui les
envoient mourir.

Lorsque la fragilité d’autrui pénètre
notre cœur, lorsque la douleur
d’autrui brise nos certitudes
granitiques, alors la paix commence
déjà. La paix de Dieu naît d’un
vagissement accueilli, d’un pleur
entendu : elle naît parmi les ruines
qui appellent une nouvelle solidarité,
elle naît de rêves et de visions qui,
comme des prophéties, inversent le
cours de l’histoire. Oui, tout cela
existe, car Jésus est le Logos, le sens à
partir duquel tout a pris forme. «



C’est par lui que tout est venu à
l’existence, et rien de ce qui s’est fait
ne s’est fait sans lui » (Jn 1, 3). Ce
mystère nous interpelle depuis les
crèches que nous avons construites,
il nous ouvre les yeux sur un monde
où la Parole résonne encore, “à
maintes reprises et de bien des
manières” (cf. He 1, 1), et nous
appelle encore à la conversion.

Certes, l’Évangile ne cache pas la
résistance des ténèbres à la lumière,
il décrit le chemin de la Parole de
Dieu comme une route impraticable,
semée d’embûches. Jusqu’à
aujourd’hui, les authentiques
messagers de paix suivent le Verbe
sur cette voie, qui finit par atteindre
les cœurs : des cœurs inquiets, qui
désirent souvent précisément ce à
quoi ils résistent. Ainsi, Noël motive
de nouveau une Église missionnaire,
la poussant sur les chemins que la
Parole de Dieu lui a tracés. Nous ne
servons pas une parole autoritaire –



elles résonnent déjà partout – mais
une présence qui suscite le bien, en
connaît l’efficacité, n’en revendique
pas le monopole.

Voici le chemin de la mission : un
chemin vers l’autre. En Dieu, chaque
parole est une parole adressée, une
invitation à la conversation, une
parole qui n’est jamais la même. C’est
le renouveau que le Concile Vatican
II a promu et que nous ne verrons
fleurir qu’en marchant ensemble
avec l’humanité tout entière, sans
jamais nous en séparer. Le contraire
est mondain : avoir soi-même pour
centre. Le mouvement de
l’Incarnation est un dynamisme de
conversation. Il y aura la paix
lorsque nos monologues
s’interrompront et que, fécondés par
l’écoute, nous tomberons à genoux
devant la chair nue de l’autre. La
Vierge Marie est précisément en cela
la Mère de l’Église, l’Étoile de
l’évangélisation, la Reine de la paix.



En elle, nous comprenons que rien
ne naît de la démonstration de la
force et que tout renaît de la
puissance silencieuse de la vie
accueillie.

Solennité de la Nativité du
Seigneur 

Messe de la nuit

Mercredi 24 décembre

Chers frères et sœurs,

pendant des millénaires, partout sur
terre, les peuples ont scruté le ciel,
donnant des noms et des formes à
des étoiles muettes : dans leur
imagination, ils y lisaient les
événements futurs, cherchant là-
haut, dans les astres, la vérité qui
manquait ici-bas, chez eux. Comme à
tâtons, dans cette obscurité, ils
restaient cependant déroutés par
leurs propres oracles. Cette nuit-là,



cependant, « le peuple qui marchait
dans les ténèbres a vu se lever une
grande lumière ; et sur les habitants
du pays de l’ombre, une lumière a
resplendi » (Is 9, 1).

Voici l’astre qui surprend le monde,
une flamme à peine allumée et
ardente de vie : « Aujourd’hui, dans
la ville de David, vous est né un
Sauveur qui est le Christ, le Seigneur
» (Lc 2, 11). Dans le temps et dans
l’espace, là où nous sommes, vient
Celui sans qui nous n’aurions jamais
été. Celui qui donne sa vie pour nous
vit avec nous, illuminant notre nuit
de son salut. Aucune ténèbres que
cette étoile n’éclaire, car à sa
lumière, l’humanité tout entière voit
l’aurore d’une existence nouvelle et
éternelle.

C’est la naissance de Jésus,
l’Emmanuel. En son Fils fait homme,
Dieu ne nous donne pas quelque
chose, mais lui-même, « afin de nous



racheter de toutes nos fautes, et de
nous purifier pour faire de nous son
peuple » (Tt 2, 14). Celui qui nous
rachète de la nuit naît dans la nuit :
la trace du jour qui se lève n’est plus
à chercher loin, dans les espaces
sidéraux, mais en baissant la tête,
dans l’étable voisine.

Le signe clair donné au monde
obscure est, en effet, « un nouveau-
né emmailloté et couché dans une
mangeoire » (Lc 2, 12). Pour trouver
le Sauveur, il ne faut pas regarder
vers le haut, mais contempler vers le
bas : la toute-puissance de Dieu
resplendit dans l’impuissance d’un
nouveau-né ; l’éloquence du Verbe
éternel résonne dans le premier cri
d’un nourrisson ; la sainteté de
l’Esprit brille dans ce petit corps à
peine lavé et emmailloté. Le besoin
d’attentions et de chaleur, que le Fils
du Père partage dans l’histoire avec
tous ses frères, est divin. La lumière
divine qui rayonne de cet Enfant



nous aide à voir l’homme dans toute
vie naissante.

Pour éclairer notre aveuglement, le
Seigneur a voulu se révéler à
l’homme comme un homme, son
image véritable, selon un projet
d’amour commencé avec la création
du monde. Tant que la nuit de
l’erreur obscurcit cette vérité
providentielle, alors « il n’y a pas
d’espace non plus pour les autres,
pour les enfants, pour les pauvres,
pour les étrangers » (Benoît XVI, 
Homélie dans la nuit de Noël, 24
décembre 2012). Les paroles du Pape 
Benoît XVI, tellement actuelles, nous
rappellent qu’il n’y a pas de place
pour Dieu sur terre s’il n’y a pas de
place pour l’homme : ne pas
accueillir l’un signifie ne pas
accueillir l’autre. En revanche, là où
il y a de la place pour l’homme, il y a
de la place pour Dieu : alors une
étable peut devenir plus sacrée qu’un

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/homilies/2012/documents/hf_ben-xvi_hom_20121224_christmas.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr.html


temple et le sein de la Vierge Marie
est l’arche de la nouvelle alliance.

Admirons, chers amis, la sagesse de
Noël. Par l’enfant Jésus, Dieu donne
au monde une vie nouvelle : la
sienne, pour tous. Ce n’est pas une
solution à tous les problèmes, mais
une histoire d’amour qui nous
implique tous. Face aux attentes des
peuples, Il envoie un enfant, afin
qu’il soit parole d’espérance ; face à
la souffrance des misérables, Il
envoie un être sans défense, afin
qu’il soit la force pour se relever ;
face à la violence et à l’oppression, Il
allume une douce lumière qui éclaire
de salut tous les enfants de ce
monde. Comme le remarquait saint
Augustin, « l’orgueil humain t’a
tellement écrasé que seule l’humilité
divine pouvait te relever » (Sermo in
Natale Domini 188, III, 3). Oui, alors
qu’une économie faussée conduit à
traiter les hommes comme de la
marchandise, Dieu se fait semblable



à nous, révélant la dignité infinie de
toute personne. Alors que l’homme
veut devenir Dieu pour dominer son
prochain, Dieu veut devenir homme
pour nous libérer de toute esclavage.
Cet amour nous suffira-t-il pour
changer notre histoire ?

La réponse vient alors que nous nous
réveillons à peine, comme les
bergers, d’une nuit mortelle à la
lumière de la vie naissante, en
contemplant l’enfant Jésus. Au-
dessus de l’étable de Bethléem, où
Marie et Joseph, émerveillés, veillent
sur le nouveau-né, le ciel étoilé
devient « une troupe céleste
innombrable » (Lc 2, 13). Ce sont des
armées désarmées et désarmantes,
car elles chantent la gloire de Dieu,
dont la paix est la manifestation sur
terre (cf. v. 14) : dans le cœur du
Christ, en effet, palpite le lien qui
unit dans l’amour le ciel et la terre, le
Créateur et les créatures.



Ainsi, il y a exactement un an, le 
Pape François affirmait que la
naissance de Jésus ravive en nous «
le don et l’engagement de porter
l’espérance là où elle a été perdue »,
car « avec Lui, la joie fleurit, avec Lui
la vie change, avec Lui l’espérance ne
déçoit pas » (Homélie dans la nuit de
Noël, 24 décembre 2024). C’est par
ces mots que débutait l’Année Sainte.
Maintenant que le Jubilé touche à sa
fin, Noël est pour nous un temps de
gratitude et de mission. Gratitude
pour le don reçu, mission pour en
témoigner au monde. Comme le
chante le psalmiste : « De jour en
jour, proclamez son salut, racontez à
tous les peuples sa gloire, à toutes les
nations ses merveilles ! » (Ps 95, 2-3).

Sœurs et frères, la contemplation du
Verbe fait chair suscite dans toute
l’Église une parole nouvelle et
véridique : proclamons donc la joie
de Noël, qui est la fête de la foi, de la
charité et de l’espérance. C’est la fête

https://www.vatican.va/content/francesco/fr.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/homilies/2024/documents/20241224-omelia-natale.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/homilies/2024/documents/20241224-omelia-natale.html
https://www.iubilaeum2025.va/fr.html


de la foi, car Dieu devient homme,
naissant de la Vierge. C’est la fête de
la charité, car le don du Fils
rédempteur se réalise dans le
dévouement fraternel. C’est la fête de
l’espérance, car l’Enfant Jésus
l’allume en nous, faisant de nous des
messagers de paix. Avec ces vertus
dans le cœur, sans craindre la nuit,
nous pouvons aller à la rencontre de
l’aube du jour nouveau.

source : vatican.va

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/homelies-du-
premier-noel-du-pape-leon-xiv/

(13/01/2026)

https://www.vatican.va/content/vatican/fr.html
https://opusdei.org/fr-ci/article/homelies-du-premier-noel-du-pape-leon-xiv/
https://opusdei.org/fr-ci/article/homelies-du-premier-noel-du-pape-leon-xiv/
https://opusdei.org/fr-ci/article/homelies-du-premier-noel-du-pape-leon-xiv/

	﻿﻿Léon XIV : homélie lors de l'Épiphanie et fin du Jubilé
	MESSE EN LA SOLENNITÉ DE LA TRÈS SAINTE MÈRE DE DIEU LIXe JOURNÉE MONDIALE DE LA PAIX
	Marie Mère de Dieu - Premières Vêpres et Te Deum d'action de grâce pour l'année écoulée
	Solennité de la Nativité du Seigneur Jeudi, 25 décembre 2025
	Solennité de la Nativité du Seigneur Messe de la nuit Mercredi 24 décembre


