
opusdei.org

Thème 14 - Histoire
de l’Eglise

L'Eglise continue et réalise dans
l'Histoire la mission du Christ,
sous l'impulsion de l'Esprit
Saint. Le divin et l'humain sont
intimement entrelacés dans
l'histoire de l'Eglise.

28/01/2014

1. L’Eglise dans l’histoire

L’Eglise continue à maintenir la
présence du Christ dans l’histoire
humaine ; elle obéit au
commandement apostolique énoncé



par Jésus avant de monter au Ciel : «
Allez donc, de toutes les nations
faites des disciples, les baptisant au
nom du Père et du Fils et du Saint
Esprit, et leur apprenant à observer
tout ce que je vous ai prescrit. Et
voici que je suis avec vous pour
toujours jusqu’à la fin de l’âge » (Mt
28, 19-20).

En effet si l’on jette un regard sur
l’histoire de l’Eglise il y a des aspects
surprenants pour l’observateur
même non croyant :

a) l’unité de temps et d’espace
(catholicité) : tout au long de deux
millénaires, l’Eglise Catholique est
restée le même sujet, avec la même
doctrine et les mêmes éléments
fondamentaux : unité de foi, de
sacrements, de hiérarchie (par la
succession apostolique) ; en outre,
dans toutes les générations, elle a
réuni des hommes et des femmes de
peuples et de cultures très divers et



provenant de zones géographiques
de tous les coins de la terre ;

b) l’action missionnaire : l’Eglise, en
tout temps et en tout lieu, a tiré profit
de n’importe quel événement et
phénomène historique pour prêcher
l’Evangile, même dans des situations
défavorables ;

c) la capacité, au cours de chaque
génération, de produire des fruits de
sainteté dans des personnes de tout
peuple et de toute condition ;

d) une capacité de se redresser après
des crises parfois très graves.

L’antiquité chrétienne (jusqu’en
476, année de la chute de l’Empire
Romain d’Occident)

Depuis le Ier siècle le christianisme a
commencé à se propager sous la
conduite de s. Pierre et des apôtres,
et ensuite de leurs successeurs. On
assiste à un accroissement du



nombre des disciples du Christ,
surtout à l’intérieur de l’Empire
Romain : au début du IVème siècle,
ils constituaient approximativement
15°/° de la population de l’Empire,
concentrés dans les villes et dans la
partie orientale de l’Etat romain. La
nouvelle religion se diffusa aussi au-
delà des frontières : en Arménie, en
Arabie, Ethiopie, Perse, Inde.

Le pouvoir politique romain vit dans
le christianisme un danger, du fait
qu’il réclamait un espace de liberté
dans la conscience des personnes par
rapport à l’autorité de l’Etat ; les
successeurs du Christ durent
supporter de nombreuses
persécutions, qui conduisirent au
martyre de nombreuses personnes :
la dernière et la plus cruelle eut lieu
au début du IVème siècle sous le
règne de Dioclétien et Galerius.

En 313 l’empereur Constantin Ier,
favorable à la nouvelle religion,



accorda aux chrétiens la liberté de
professer leur foi, et commença une
politique très bienveillante à leur
égard. Avec l’empereur Théodose Ier
(379-395), le christianisme se
convertit en religion officielle de
l’Empire Romain. Pendant ce temps,
à la fin du IVème siècle, les chrétiens
constituaient la majorité de la
population de l’Empire romain.

Au IVème siècle l’Eglise dut affronter
une forte crise interne : la question
arienne. Arius, prêtre d’Alexandrie,
en Egypte, défendait des théories
hétérodoxes, en niant la divinité du
Fils, qui par contre était selon lui la
première des créatures, supérieure
aux autres. Les Ariens niaient aussi
la divinité de l’Esprit Saint. La crise
doctrinale mêlée fréquemment à des
interventions politiques des
empereurs troubla l’Eglise plus de 60
ans ; elle fut résolue grâce aux deux
premiers conciles œcuméniques, le
premier de Nicée en 325 et le



premier de Constantinople en 381,
qui condamnèrent l’arianisme et
proclamèrent solennellement la
divinité du Fils ( consubstantialis
Patri , en grec homoousios ) et de
l’Esprit Saint. Ce sont eux qui
composèrent le Symbole de Nicée-
Constantinople (le Credo ).
L’arianisme survécut jusqu’au
VIIème siècle parce que les
missionnaires ariens réussirent à
convertir à leur credo de nombreux
peuples germaniques, qui ne
passèrent que peu à peu au
catholicisme.

En revanche il y eut au Vème siècle
deux hérésies christologiques qui
eurent l’effet positif d’obliger l’Eglise
à approfondir le dogme pour le
formuler de façon plus précise. La
première hérésie est le
nestorianisme, doctrine qui en
pratique affirme l’existence dans le
Christ de deux personnes en plus de
deux natures ; elle fut condamnée



par le Concile d’Ephèse (431), qui
réaffirma l’unicité de la Personne du
Christ. Ce sont des nestoriens que
proviennent les Eglises syro-
orientales et malabares encore
séparées de Rome. L’autre hérésie fut
le monophysisme, qui soutenait
l’existence dans le Christ d’une seule
nature, la divine : le concile de
Chalcédoine (451) condamna le
monophysisme et affirma qu’il y a
deux natures dans le Christ, la divine
et l’humaine, unies dans la Personne
du Verbe sans confusion ni
changement (à l’encontre du
nestorianisme), sans division ni
séparation (contre le
monophysisme) : ce sont les quatre
adverbes de Chalcédoine : inconfuse,
immutabiliter, indivise,
inseparabiliter. Les monophysites
ont donné les Eglises coptes, syro-
occidentales et éthiopiennes séparées
de l’Eglise Catholique.



Au cours des premiers siècles de
l’histoire du christianisme on assiste
à une grande floraison de la
littérature chrétienne en théologie,
homélies, livres de spiritualité ; ce
sont les œuvres des Pères de l’Eglise,
de grande importance pour la
reconstruction de la Tradition ; les
plus importants furent s. Irénée de
Lyon, s. Hilaire de Poitiers, s.
Ambroise de Milan, s. Jérôme et s.
Augustin en Occident ; s. Athanase, s.
Basile, s. Grégoire de Naziance, s.
Grégoire de Nysse, s. Jean
Chrysostome, s. Cyrille d’Alexandrie
et s. Cyrille de Jérusalem en Orient.

Autres chapitres développés dans le
fichier PDF ci-dessus :

3. Le Moyen-Age (jusqu’en 1492,
année de l’arrivée de Christophe
Colomb en Amérique)

4. L’Epoque moderne (jusqu’en 1789,
début de la Révolution Française)



5. L’Âge Contemporain (à partir de
1789)

Texte écrit par Carlo Pioppi

Bibliographie de base

J. Orlandis, Historia del cristianismo ,
Rialp, Madrid, 1983.

A. Torresani, Breve storia della
chiesa, Ares, Milano, 1989.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/histoire-de-
leglise/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/histoire-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-ci/article/histoire-de-leglise/
https://opusdei.org/fr-ci/article/histoire-de-leglise/

	Thème 14 - Histoire de l’Eglise

