
opusdei.org

Former le caractère
dans la vertu

La maturité chrétienne consiste
à savoir prendre les rênes de sa
propre vie et à se demander en
vérité, sous le regard de Dieu,
ce qui nous fait encore défaut.
C’est alors que, par nos efforts
mais surtout par la grâce de
Dieu, commence la lutte pour
acquérir les vertus.

27/10/2015

Il se mettait en route quand un
homme accourut et, s’agenouillant
devant lui, il l’interrogeait : « Bon



maître, que dois-je faire pour avoir
en héritage la vie éternelle ? » [1].
Nous, disciples du Seigneur, nous
assistons à la scène avec les apôtres,
surpris peut-être par la réponse : 
Pourquoi m’appelles-tu bon ? Nul
n’est bon que Dieu seul [2]. Jésus
n’y répond pas directement. Suivant
une pédagogie divine, il veut
conduire le jeune homme vers le
sens ultime de ses aspirations : «
Jésus manifeste que la demande du
jeune homme est en réalité une
demande religieuse, et que la bonté,
qui attire et en même temps engage
l’homme, a sa source en Dieu, bien
plus, qu’elle est Dieu lui-même, qui
seul mérite d’être aimé “de tout son
cœur, de toute son âme et de tout son
esprit”. [3] »

Pour entrer dans la Vie

Le Seigneur revient aussitôt à cette
interrogation audacieuse : que dois-
je faire ? Si tu veux entrer dans la



vie, répond-il, observe les
commandements [4]. Tel que les
Évangiles le présentent, le jeune
homme était un juif pieux qui aurait
pu partir en se contentant de cette
réponse. Le Maître ne l’avait-il pas
confirmé dans ses convictions, en le
renvoyant aux commandements qu’il
avait gardés depuis son
adolescence ? [5] Cependant, il veut
les entendre de la bouche même de
ce nouveau Rabbi qui enseigne avec
autorité. Il a l’intuition qu’il pourrait
lui ouvrir des horizons
insoupçonnés, ce en quoi il n’avait
pas tort. Lesquels ? [6], demande-t-il.
Jésus lui rappelle les devoirs qui se
rapportent au prochain : Tu ne
tueras pas, tu ne commettras pas
d’adultère, tu ne voleras pas, tu ne
porteras pas de faux témoignage,
honore ton père et ta mère, et tu
aimeras ton prochain comme toi-
même [7]. Ce sont les préceptes de la
deuxième table qui visent « le bien
de la personne, image de Dieu, par la



protection de ses biens » [8]. Ils
constituent la première étape, la voie
vers la liberté, mais pas encore la
liberté parfaite, comme l’indique
saint Augustin [9]. Autrement dit,
tout en étant la phase initiale sur le
chemin de l’amour, ils ne sont pas
encore l’amour parfait, pleinement
accompli.

Que me manque-t-il encore ?

Le jeune homme connaît et vit ces
prescriptions, mais son cœur lui
demande quelque chose de plus et il
pense qu’il peut faire plus. Jésus, qui
lit dans son cœur, fixa sur lui son
regard et l’aima [10]. Et de lui
lancer le défi de sa vie : Une seule
chose te manque : va, ce que tu as,
vends-le et donne-le aux pauvres,
et tu auras un trésor dans le ciel ;
puis, viens, suis-moi [11]. Jésus-
Christ a placé ce jeune homme face à
sa conscience, à sa liberté et à son
désir d’être meilleur. Nous ne savons



pas bien jusqu’à quel point il avait
compris la requête du Maître, mais à
en juger par sa question — que me
manque-t-il encore ? —, on dirait
qu’il s’attendait à avoir « d’autres
choses à faire ». Ses dispositions
étaient bonnes, même s’il n’avait
peut-être pas encore compris la
nécessité d’intérioriser le sens des
commandements du Seigneur.

La vie à laquelle Dieu appelle ne
consiste pas uniquement à faire de
bonnes choses, mais à être bon,
vertueux. Comme Saint Josémaria
avait l’habitude de le préciser [12], il
ne suffit pas d’être bonasse, il faut
être bon, conformément au
panorama immense — un seul est le
Bon [13] —que Jésus déploie devant
nous.

La maturité chrétienne implique de
prendre les commandes de notre vie,
de chercher à vraiment savoir, devant
Dieu, ce qui nous manque encore.



Elle nous pousse à sortir du refuge
confortable de celui qui « accomplit »
la loi, pour nous faire découvrir que
ce qui compte est de suivre Jésus,
malgré ses propres erreurs.

C’est dans ces conditions que nous
permettons à ses enseignements de
transformer notre façon de penser et
de sentir. Nous expérimentons que
notre cœur, jusqu’alors petit et
recroquevillé, se dilate avec la liberté
que Dieu a mise en lui : Je cours sur
la voie de tes commandements, car
tu as mis mon cœur au large [14].

Le défi de la formation morale

Le jeune homme ne s’attendait pas à
ce que « ce qui lui manquait » fût
précisément de mettre sa vie aux
pieds de Dieu et des autres, en
perdant l’assurance de celui qui
accomplit tout selon la lettre. Aussi
est-il parti triste, comme tout homme
qui préfère suivre sa propre feuille
de route au lieu de se laisser



conduire et surprendre par Dieu.
Dieu nous a appelés à vivre avec sa
liberté — hac libertate nos Christus
liberavit [15] — et, au fond, notre
cœur ne se contente pas de moins.

Mûrir, c’est apprendre à vivre en
accord avec des idéaux élevés. Il ne
s’agit pas simplement de connaître
quelques préceptes ou d’acquérir
une vision de plus en plus fine des
répercussions de nos actes. Se
décider à être bon — saint, en
définitive — suppose de s’identifier
au Christ, en sachant découvrir les
raisons du style de vie qu’il nous
propose. Cela implique, par
conséquent, de connaître le sens des
normes morales, qui nous indiquent
les biens auxquels nous devons
aspirer et nous apprennent comment
nous devons vivre pour donner à
notre existence un sens plénier. Nous
ne pouvons atteindre cet objectif
qu’en incorporant les vertus
chrétiennes à notre manière d’être.



Les piliers du caractère

La science morale n’est pas un
discours abstrait, pas plus qu’une
technique. La formation de la
conscience requiert l’affermissement
du caractère qui s’appuie sur les
vertus qui en sont les piliers. Celles-ci
donnent une assise, une stabilité à la
personnalité, et, en fin de compte, un
équilibre. Elles nous rendent
capables de sortir de nous-mêmes, de
notre égocentrisme, et de placer le
pôle de nos intérêts en dehors de
nous : en Dieu et chez les autres. La
personne vertueuse est bien centrée,
elle possède la mesure en tout, elle
est droite, intègre, d’une seule pièce.
En revanche, celui qui ne possède
pas les vertus est à peine capable
d’entreprendre des projets
d’envergure ou de formuler les
grands idéaux. Sa vie est tissée
d’improvisations et d’embardées, de
sorte qu’il ne sera pas fiable, y
compris pour lui-même.



Développer les vertus fait grandir
notre liberté.

La vertu n’a rien à voir avec
l’accoutumance ou la routine. Il va
sans dire qu’une seule action ne
suffit pas pour qu’un habitus opératif
bon s’enracine dans notre manière
d’être et nous amène à faire le bien
avec plus de facilité. La répétition
aide à donner une stabilité aux
habitus : nous devenons bons en
étant bons. Reprendre la résolution
de se mettre à étudier à l’heure
prévue, par exemple, fait que la
deuxième fois requiert moins d’effort
que la première, et la troisième
encore moins que la deuxième…
Mais il faut persévérer dans la
détermination de se mettre à étudier
pour maintenir l’habitus de l’étude
qui, autrement, se perdrait.

Le renouveau de l’esprit

Les vertus, humaines et
surnaturelles, nous orientent vers le



bien, vers ce qui comble nos
aspirations. Elles nous aident à
atteindre le vrai bonheur, qui
consiste dans l’union à Dieu : Or, la
vie éternelle, c’est qu’ils te
connaissent, toi, le seul véritable
Dieu, et celui que tu as envoyé,
Jésus-Christ [16]. Elles donnent de la
facilité pour agir selon les préceptes
moraux, qui ne sont plus envisagés
comme des normes à accomplir mais
comme un chemin conduisant à la
perfection chrétienne, à
l’identification avec Jésus-Christ,
selon le style de vie des Béatitudes.
Celles-ci sont comme le portrait de
son visage, « évoquent des attitudes
et des dispositions fondamentales de
l’existence » [17] et conduisent à la
vie éternelle.

Un chemin de croissance dans la vie
chrétienne s’ouvre alors, selon les
mots de saint Paul : Que le
renouvellement de votre jugement
vous transforme et vous fasse



discerner quelle est la volonté de
Dieu, ce qui est bon, ce qui lui
plaît, ce qui est parfait [18]. La
grâce change notre manière de juger
les différents événements et nous
donne de nouveaux critères d’action.
Nous apprenons progressivement à
ajuster notre manière de voir les
choses à la volonté de Dieu, qui
s’exprime aussi dans la loi morale, de
sorte que nous aimons le bien, une
vie sainte et que nous savourons ce
qui est bon, agréable et parfait [19].
Une maturité morale et affective est
ainsi atteinte, dans une perspective
chrétienne, qui amène à apprécier
facilement ce qui est
authentiquement noble, vrai, juste et
beau et à rejeter le péché, qui offense
la dignité des enfants de Dieu.

Ce chemin conduit à avoir, selon
l’expression de saint Josémaria, l’âme
et l’esprit justes [20]. Or, quelles sont
les caractéristiques de cette âme et
de cet esprit justes ? Lui-même



ajoutait, en une autre occasion : Le
jugement suppose de la maturité, des
convictions fermes, une connaissance
suffisante de la doctrine, un esprit
plein de délicatesse, l’éducation de la
volonté [21]. Quel excellent portrait
de la personnalité chrétienne ! Une
maturité qui nous aide à prendre nos
décisions avec liberté intérieure, en
les assumant, donc avec la
responsabilité de celui qui sait devoir
en rendre compte ; des convictions
fortes et sûres, fondées sur une
connaissance profonde de la doctrine
chrétienne que nous acquérons grâce
aux cours ou aux causeries de
formation, aux lectures, à la
réflexion et, spécialement, à
l’exemple des autres, puisque « les
vraies étoiles de notre vie sont les
personnes qui ont su vivre dans la
droiture » [22]. Tout cela est uni à
une délicatesse d’esprit se traduisant
par l’affabilité avec les autres, et à
l’éducation de la volonté, concrétisée
en une vie vertueuse. Par



conséquent, une âme à l’esprit juste
est capable de s’interroger en
fonction des circonstances : Qu’est-ce
que Dieu attend de moi ? Elle
demande des lumières à l’Esprit
Saint, elle a recours aux principes
qu’elle a assimilés et cherche le
conseil de qui peut l’aider pour,
finalement, agir en conséquence.

Fruit de l’amour

Ainsi compris, le comportement
moral, qui se concrétise dans
l’accomplissement des
commandements avec la force de la
vertu, est le fruit de l’amour qui nous
engage à rechercher et à promouvoir
le bien. Un amour de ce genre va au-
delà des sentiments qui, par nature,
sont fluctuants et éphémères : il est
au-dessus de l’humeur du moment,
de l’envie ou de ce qui semble
attirant dans telle ou telle
circonstance. Qui plus est, aimer et
être aimé suppose un don de soi



fondé sur l’attrait qu’exercent sur le
cœur la certitude de se savoir aimé
de Dieu et les grands idéaux pour
lesquels il vaut la peine d’engager sa
liberté : Quand on se donne
volontairement, la liberté renouvelle
l’amour à chaque instant. Or se
renouveler, c’est être continuellement
jeune, généreux, capable de grands
idéaux et de grands sacrifices [23].

La perfection chrétienne ne se limite
pas à accomplir quelques normes,
pas plus qu’à développer isolément
certaines capacités, comme
l’autocontrôle ou l’efficacité. Elle
pousse plutôt à donner sa liberté au
Seigneur, à répondre à son
invitation : Viens, suis-moi [24], avec
l’aide de sa grâce. Il s’agit de vivre
selon l’Esprit [25], sous l’impulsion
de la charité, de sorte que nous
souhaitons servir les autres et que
nous voyons dans la loi de Dieu la
voie privilégiée pour mettre en
pratique l’amour librement choisi. Il



ne s’agit pas tant de règles à
accomplir que d’adhérer à Jésus pour
partager sa vie et sa destinée, en
obéissant avec grand amour à la
volonté du Père.

Sans être des perfectionnistes

Cet effort pour mûrir dans les vertus
n’a rien à voir avec un désir
narcissiste de la perfection. Nous
luttons par amour pour Dieu notre
Père et c’est sur lui que nous fixons
notre regard, non sur nous-mêmes. Il
convient, par conséquent, de rejeter
notre penchant pour le 
perfectionnisme qui pourrait peut-
être se manifester si nous abordions
sous un mauvais angle notre lutte
intérieure, selon des critères
d’efficacité, de précision, de
rendement… très à la mode dans
certains milieux professionnels mais
qui brouillent la netteté de la vie
morale chrétienne. La sainteté



consiste principalement à aimer
Dieu.

De facto, la maturité amène à
concilier le désir de bien agir et les
limites réelles que nous trouvons en
nous-mêmes et chez les autres.
Parfois, nous pourrions avoir envie
de nous écrier avec saint Paul : 
Vraiment ce que je fais je ne le
comprends pas : car je ne fais pas
ce que je veux, mais je fais ce que
je hais. […] Malheureux homme
que je suis ! Qui me délivrera de ce
corps qui me voue à la mort ? [26]
Cependant, nous ne perdons pas la
paix, puisque Dieu nous dit ce qu’il a
dit à l’Apôtre : Ma grâce te suffit
[27]. Nous nous remplissons de
gratitude et d’espérance, car le
Seigneur compte avec nos limites,
pourvu qu’elles nous incitent à nous
convertir, à chercher son aide.

Une nouvelle fois, le chrétien trouve
un point d’ancrage dans la première



réponse de Jésus au jeune homme : 
Un seul est le Bon [28]. Nous vivons
de la bonté de Dieu, nous qui
sommes ses enfants. C’est lui qui
nous donne la force pour orienter
notre vie tout entière vers ce qui a
réellement de la valeur, pour
comprendre ce qui est bon et pour
l’aimer, pour disposer de nous-
mêmes en vue de la mission qu’il
nous a confiée.

J.M. Barrio ‒ R. Valdés

[1]. Mc 10, 17.

[2]. Mc 10, 18.

[3]. Jean Paul II, Litt. enc. Veritatis
splendor, 6 août 1993, n° 9. Cf. Mt 22,
37.

[4]. Mt 19, 17.



[5]. Cf. Mc 10, 20.

[6]. Mt 19, 18.

[7]. Mt 19, 18-19.

[8]. Jean Paul II, Litt. enc. Veritatis
splendor, 6 août 1993, n° 13.

[9]. Cf. In Ioannis Evangelium
Tractatus, 41, 9-10 (Cité dans Veritatis
splendor n° 13).

[10]. Mc 10, 21.

[11]. Ibid.

[12]. Cf. Chemin, n° 337.

[13]. Mt 19, 17.

[14]. Ps 118 (119), 32.

[15]. Ga 5, 1.

[16]. Jn 17, 3.

[17]. Jean Paul II, Litt. enc. Veritatis
splendor, 6 août 1993, n° 16.



[18]. Rm 12, 2.

[19]. Ibid.

[20]. Chemin, Avant-propos.

[21]. Entretiens, n° 93.

[22]. Benoît XVI, Litt. enc. Spe Salvi,
30 novembre 2007, n° 49.

[23]. Amis de Dieu, n° 31.

[24]. Mc 10, 21.

[25]. Cf. Ga 5, 16.

[26]. Rm 7, 15.24.

[27]. 2 Co 19, 17.

[28]. Mt 19, 17.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-ci/article/former-le-caractere-dans-la-vertu/


opusdei.org/fr-ci/article/former-le-
caractere-dans-la-vertu/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/former-le-caractere-dans-la-vertu/
https://opusdei.org/fr-ci/article/former-le-caractere-dans-la-vertu/

	Former le caractère dans la vertu

