
opusdei.org

Eduquer à la
tempérance et à la
sobriété (2)

"Celui qui est maître de lui-
même dispose de merveilleuses
possibilités pour se donner au
service du prochain et à Dieu, et
parvenir ainsi au plus grand
bonheur possible sur cette
terre". Deuxième volet de cet
article consacré à l'éducation à
la tempérance et à la sobriété.

02/03/2012

Dans le climat familial



L'article précédent montrait en
conclusion le vaste champ de
possibilités que l’univers de
l’adolescence offre pour former à la
tempérance. Un adolescent possède
déjà une certaine maturité, ce qui
permet d’acquérir des vertus qui
requièrent l’intériorisation des
habitudes de comportement et des
motifs : se décider librement pour le
bien et le mettre en pratique. En
revanche, même si un enfant est
capable d’acquérir de bonnes
habitudes, il ne pourra approfondir
le sens de ses actions et en mesurer
les conséquences qu’une fois
parvenu à une certaine maturité
affective.

Il est important d’expliquer à
l’adolescent les raisons de certains
comportements que les jeunes
pourraient percevoir comme
purement formels, ou bien les
raisons de certaines limites qu’il
convient d’apporter à sa conduite et



qu’il pourrait voir comme de simples
interdits. En définitive, nous devons
apprendre à avancer des raisons
valables qui justifient l’effort d’être
tempéré. Par exemple, il ne suffira
pas la plupart du temps d’employer
comme argument la nécessité d’être
modéré — surtout dans le domaine
des loisirs, comme alternative à
l’étude — pour s’assurer ainsi un
avenir professionnel solide et
brillant. Même si ce raisonnement
est légitime, il met l’accent sur une
réalité trop éloignée et, de ce fait,
sans intérêt pour beaucoup de
jeunes. Il est plus efficace de montrer
combien la vertu est déjà attrayante
à l’heure actuelle, en faisant ressortir
les idéaux magnanimes qui
remplissent leur cœur, les
motivations qui les animent, leurs
grandes amours : la générosité
envers les nécessiteux, la loyauté
envers leurs amis, etc. On ne devrait
jamais omettre de leur dire que la
personne tempérée et sobre est celle



qui peut le mieux aider les autres ;
que celui qui devient maître de soi
possède de merveilleuses possibilités
de se donner au service du prochain
et de Dieu et d’atteindre ainsi le plus
grand bonheur et la plus grande paix
qui puissent s’obtenir sur cette terre.

En outre, les circonstances nouvelles
de l’adolescence réclament la
sobriété et la tempérance. À la
curiosité naturelle de celui qui a
progressivement appris à découvrir
la vie et à évoluer dans notre monde,
se joint une nouvelle sensation de
maîtrise de son propre avenir. Ainsi
se fait jour le désir de tout essayer et
de tout expérimenter, désir qui est
facilement identifié à la liberté dans
son sens plénier. Les adolescents
veulent, de quelque manière, se
sentir libres de toute contrainte, si
bien qu’ils perçoivent peut-être des
commentaires ou des rappels à
propos de l’horaire, de l’ordre, de
l’étude, des dépenses… comme des «



impositions injustes ». En même
temps, une telle vision, si répandue
actuellement dans tous les milieux,
est promue et renforcée assez
souvent par une multitude d’intérêts
commerciaux qui cherchent à
réaliser de bonnes affaires en
s’appuyant sur ces élans juvéniles.

L’heure sera venue pour les parents
de ne pas se laisser dépasser par les
circonstances, de raisonner de façon
positive, de chercher des solutions
créatives, de raisonner avec leurs
enfants, de les accompagner dans
leur recherche de la vraie liberté
intérieure, d’exercer la patience, de
prier pour eux.

Une clé du bonheur

Une bonne partie de la publicité dans
les sociétés occidentales s’adresse
aux jeunes, car leur pouvoir d’achat
s’est beaucoup développé au cours
des dernières années. Les différentes
marques diffusent leurs propres



modes et proposent des styles de vie
auxquels s’identifient un certain
nombre, cependant que d’autres
préfèrent s’en démarquer. La «
possession » d’objets d’une marque
déterminée sert, dans une certaine
mesure, d’identifiant social ; c’est par
ce moyen que l’on est accepté dans
un groupe et que l’on s’y sent intégré,
non pas tant par ce que l’on est que
par ce que l’on a et par ce que cela
représente auprès des autres.
Souvent, chez les adolescents, la
consommation est moins déterminée
par le désir d’avoir (comme chez les
enfants) que par la volonté
d’exprimer leur personnalité ou de
mieux manifester leur place dans le
monde, par le biais de ses amis.

À côté de ces motifs, la société de
consommation incite les gens à ne
pas se contenter de ce qu’ils
possèdent déjà mais à essayer le
dernier produit qui leur est proposé.
On dirait qu’ils sont tenus de changer



d’ordinateur ou de voiture tous les
ans, ou d’acquérir le dernier modèle
de téléphone mobile, ou un vêtement
déterminée qui sera ensuite peu
porté, ou d’accumuler, pour
satisfaire le désir de posséder, des
morceaux de musique, des films, des
programmes informatiques de toute
sorte. Ces gens sont guidés par
l’émotion que suscite le fait
d’acheter, de consommer ; ils ont
perdu la maîtrise de leurs propres
passions.

Bien évidemment, ce n’est pas
toujours la faute de la publicité ou du
milieu ambiant. Les éducateurs n’ont
peut-être pas été assez incisifs. C’est
pourquoi il convient que les parents,
et en général tous ceux qui assurent
d’une manière ou d’une autre la
formation, s’interrogent souvent sur
la façon de mieux remplir leur tâche,
la plus importante de toutes, puisque
le bonheur des générations futures,



la justice et la paix dans la société en
dépendent.

Les parents doivent être conscients
que leur train de vie et leur dépenses
ont une influence sur le climat
familial. Comme pour tout,
l’exemplarité est nécessaire, de sorte
que les enfants perçoivent, dès leur
plus jeune âge, que le fait de vivre
conformément à leur rang social ne
doit pas conduire à tomber dans
l’esprit de consommation ou dans le
gaspillage. Par exemple, on disait
autrefois dans certains pays que « le
pain est de Dieu, donc on ne le jette
pas ». C’est une façon concrète de
faire comprendre qu’il faut manger
avec le ventre et non avec les yeux,
que chacun doit finir ce qu’il s’est
servi, avec reconnaissance, parce
que beaucoup sont dans le besoin.
Implicitement, leur faire aussi
comprendre que tout ce que nous
recevons et possédons — notre pain
quotidien — est un don que nous



devons utiliser et administrer
comme tel.

Le désir d’éviter que les enfants ne
soient privés de ce que les autres
possèdent est compréhensible, tout
comme la volonté qu’ils puissent
disposer de tout ce dont nous-mêmes
nous avons été privés dans notre
enfance. Cela dit, il n’est pas logique
de tout leur accorder. Autrement,
l’on favorise les comparaisons, un
mauvais désir d’émulation qui, s’il
n’est pas modéré, peut dégénérer en
une mentalité matérialiste. La société
dans laquelle nous vivons comporte
beaucoup de grades, de catégories et
de statistiques qui nous incitent, plus
ou moins consciemment, à nous
comparer aux autres, à entrer en
compétition avec eux. Dieu notre
Seigneur ne fait pas de
comparaisons. Il nous dit : Toi, mon
enfant, tu es toujours avec moi, et
tout ce qui est à moi est à toi [1]. Pour
lui, nous sommes tous son enfant de



prédilection, pareillement apprécié,
aimé et valorisé. C’est peut-être là
une des clés de l’éducation au
bonheur : nous rendre compte nous-
mêmes et aider nos enfants à
comprendre qu’il y a toujours une
place pour eux dans la maison du
père, que chacun est aimé
simplement parce qu’il est fils, à la
fois différent et semblable. Avec la
pédagogie et la justice des mères, qui
consiste à traiter inégalement les
enfants inégaux [2].

La formation à la sobriété n’est pas
simplement négative : il faut
l’enseigner sous un jour positif, en
faisant comprendre aux enfants la
façon de garder et d’utiliser encore
mieux ce qu’ils ont : leurs vêtements,
leurs jouets ; en leur donnant des
responsabilités, selon l’âge de
chacun : ordre dans leur chambre,
soin de leurs petits frères et sœurs,
charges matérielles à la maison
(préparer le petit déjeuner, acheter le



pain, sortir les poubelles, dresser le
couvert…) et en leur faisant voir,
surtout par l’exemple, qu’il faut
accueillir les manques éventuels sans
se plaindre, avec joie ; en stimuler
aussi leur générosité envers les
nécessiteux. Saint Josémaria se
rappelait avec reconnaissance son
père qui avait toujours été très porté
sur l’aumône [3], y compris après son
grave revers financier. Voilà des
aspects de la vie quotidienne qui
créent une atmosphère familiale où
il appert que ce qui est vraiment
important, ce sont les personnes.

Posséder le monde

Pour toi, sois prudent en tout [4] : la
courte instruction de saint Paul à
Timothée garde sa validité pour
toutes les époques et en tous les
lieux. Ce n’est pas un critère réservé
à un petit nombre de gens appelés à
un don de soi particulier, ni non plus
quelque chose que seuls les parents



devraient pratiquer mais qu’ils ne
pourraient pas « imposer » à leurs
enfants. Il s’agit plutôt que les
parents et les éducateurs en
découvrent la signification pour
l’appliquer ensuite à chaque âge, à
chaque genre de personne et à
chaque circonstance. Cela requiert
d’agir avec prudence — en mettant
en œuvre les moyens habituels :
réfléchir, demander conseil, etc. —,
pour trouver la bonne décision. Si,
malgré tout, les filles ou les garçons
ne comprennent pas du premier
coup le bien fondé d’une certaine
mesure et qu’ils protestent, plus tard
ils sauront l’apprécier et en seront
reconnaissants. C’est pourquoi il est
nécessaire de s’armer de patience et
de force d’âme, car peu de domaines
plus que celui-ci demandent d’aller à
contrecourant. À cet égard, nous
devons nous rappeler que le fait
qu’une attitude déterminée soit très
répandue ne suffit pas à garantir
qu’elle est bonne : Ne vous modelez



pas sur le monde présent, mais que
le renouvellement de votre jugement
vous transforme et vous fasse
discerner quelle est la volonté de
Dieu, ce qui est bon, ce qui lui plaît,
ce qui est parfait [5].

Dans le même sens, il convient de
fixer des limites à ce que l’on donne
aux enfants, car l’on apprend à être
sobre en sachant administrer ce que
l’on possède déjà. Parlant
concrètement de l’argent, saint
Josémaria prévenait les parents :
L’excès d’affection fait que vous les
embourgeoisez un peu trop. Lorsque
ce n’est pas papa, c’est maman. Et
sinon, grand-mère. Parfois, les trois,
chacun de son côté, et vous gardez
votre secret. Et le garçon, avec les
trois secrets, peut perdre son âme.
Mettez-vous d’accord. Ne soyez pas
radins avec vos enfants, mais tenez
compte de la capacité de chacun, de
la sérénité de chacun, de sa capacité
à s’autogouverner : et qu’ils n’aient



jamais de l’abondance, jusqu’à ce
qu’ils la gagnent eux-mêmes [6]. Il
faut leur apprendre à administrer
l’argent, à acheter à bon escient, à
utiliser les outils, comme le
téléphone, dont il faudra payer la
facture à la fin du mois, à
reconnaître quand l’on dépense pour
le plaisir de dépenser…

De toute façon, l’argent n’est qu’un
aspect de la question. Il arrive
quelque chose d’analogue avec
l’emploi du temps. Une attitude sobre
concernant les plages horaires
réservées aux loisirs ou à ses
activités favorites, au sport, fait
partie d’une vie tempérée et permet
de dégager le cœur pour se consacrer
à des choses peut-être plus ardues
mais plus importantes, telles que
l’étude ; et à certains aspects de la vie
qui nous aident à sortir de nous-
mêmes et nous permettent de nous
enrichir en cultivant la vie familiale
ou les amitiés, des choses



indispensables dès le plus jeune âge ;
ou donner du temps et de l’argent
aux plus nécessiteux, un aspect qu’il
est bon de favoriser très tôt chez les
enfants.

Tempérer la curiosité, susciter la
pudeur

La tempérance éduque l’âme dans la
sobriété, la modestie, la
compréhension ; elle lui procure une
modestie naturelle qui est toujours
attrayante, tant il est vrai que la
suprématie de l’intelligence se
remarque dans la conduite [7]. Par
ces mots, notre Père synthétise les
fruits de la tempérance et les associe
à une autre vertu très particulière :
la réserve dans laquelle nous
pouvons voir une modalité de la
pudeur et de la modestie. « Modestie
» et « pudeur », des partie intégrantes
de la vertu de tempérance [8], car un
autre champ d’action de cette vertu
est précisément la modération de



l’élan sexuel. « La pudeur protège le
mystère des personnes et de leur
amour. Elle invite à la patience et à
la modération dans la relation
amoureuse ; elle demande que soient
remplies les conditions du don et de
l’engagement définitif de l’homme et
de la femme entre eux. La pudeur est
modestie. Elle inspire le choix du
vêtement. Elle maintient le silence ou
le réserve là où transparaît le risque
d’une curiosité malsaine. Elle se fait
discrétion. [9] »

Si l’adolescent a formé sa volonté au
cours de son enfance, il possède le
moment venu cette réserve naturelle
qui lui permet d’encadrer la
sexualité de façon vraiment
humaine. Mais il est important que le
père — dans le cas des garçons — et
la mère — pour les filles — aient su
gagner leur confiance pour leur
expliquer la beauté de l’amour
humain lorsqu’ils pourront la
comprendre. Comme notre Père le



conseillait à des personnes mariées,
avant qu’un mauvais garçon ou
qu’une fille pervertie leur parle de la
vie, c’est vous qui leur en parlez : ton
mari et toi. En la présence de Dieu,
avec une délicatesse telle qu’elles
t’embrasseront et te diront : Maman,
que tu es bonne ! Et qu’il est bon,
papa. Et qu’il est bon Dieu notre
Seigneur, qui vous a donné ce
pouvoir pour nous faire venir sur la
terre ! [10] Tout cela sera d’autant
plus facile que nous n’esquiverons
pas les questions que tout
naturellement les enfants poseront et
que nous y répondrons selon leur
capacité.

Ici aussi, comme à propos de
l’éducation à la tempérance dans les
repas, l’exemple se révèle
fondamental. Il ne suffit pas
d’expliquer, encore faut-il montrer
dans les œuvres qu’« il ne convient
pas de regarder ce qu’il n’est pas
licite de désirer » [11] et veiller pour



que tout dans le foyer soit conforme
à l’atmosphère de la maison de
Nazareth. En ce sens, la banalisation
de la sexualité qui caractérise
beaucoup de sociétés
contemporaines requiert d’être
vigilants avec les média tels que la
télévision, l’internet, les livres ou les
jeux audiovisuels. Il ne s’agit pas de
provoquer une sorte de « crainte
méfiante » à l’égard de ces réalités
mais de les mettre à contribution
comme moyen éducatif, en
apprenant à s’en servir dans un sens
positif et critique, sans peur de
rejeter ce qui peut faire du mal à
l’âme ou transmettre une vision
déformée de la personne. Il s’agit de
prendre note de ce qui est évident :
Dès le premier moment, les enfants
sont des témoins inexorables de la
vie de leurs parents. Vous ne vous en
rendez pas compte, mais ils jugent
tout et parfois il vous jugent mal. Si
bien que ce qui arrive au foyer



rejaillit en bien ou en mal sur vos
enfants [12].

Si les enfants voient que leurs
parents changent de chaîne en
présence d’une nouvelle scabreuse,
d’une publicité de mauvais goût ou
d’une scène inconvenante dans un
film ; s’ils remarquent qu’ils se
renseignent sur le contenu moral
d’un spectacle ou d’un livre avant de
s’y rendre ou de le lire, ils
découvrent la valeur de la pureté. Si,
en marchant dans la rue, ils se
rendent compte que leurs parents —
ou leurs éducateurs — détournent le
regard de certaines annonces
publicitaires — ou s’ils leur
apprennent même à éviter le
curiosité et à faire des actes de
réparation dans des cas semblables
—, les enfants apprennent que la
pureté de cœur est quelque chose
d’appréciable, à protéger parce
qu’elle fait partie d’une certaine
manière du climat familial où ils



évoluent. « Enseigner la pudeur à des
enfants et des adolescents c’est
éveiller au respect de la personne
humaine. [13] »

Cependant, faire en sorte que
l’atmosphère soit bonne, ce n’est pas
— à proprement parler — éduquer à
la tempérance. C’est une condition
indispensable pour la vie chrétienne,
mais la vertu ne se cultive pas
uniquement « en évitant le mal » —
aspect inséparable de la vie de la
grâce en général —, mais en
modérant des plaisirs qui, en
principe, sont bons en eux-mêmes.
C’est pourquoi il est encore plus
important d’apprendre à bien user
des choses et des outils disponibles, y
compris lorsque leurs contenus sont
bons. Il est évident qu’un usage
indiscriminé de la télévision, même
en famille, finit par dissoudre le
climat du foyer ; pire encore si
chacun possède son propre poste
dans sa chambre et « s’y enferme »



pour voir ses programmes favoris.
On pourrait en dire autant de l’usage
indiscriminé (parfois compulsif) des
téléphones portables ou des
ordinateurs.

Comme pour tout, une utilisation
sobre de ces outils par les parents et
les éducateurs encourage les enfants
à agir de même. Avec cette
circonstance aggravante que si les
parents passent des heures devant le
poste de télévision « pour voir ce
qu’il y a », non seulement ils donnent
un mauvais exemple mais ils
peuvent aussi négliger l’intérêt dû
aux enfants qui constatent que leurs
parents font davantage attention —
c’est tout au moins leur impression
—à des étrangers qu’à eux. Si la
tempérance est maîtrise de soi, il
convient de rappeler qu’il n’y a pas
de meilleur pouvoir que de se savoir
au service de quelqu’un ; au service
volontaire de toutes les âmes ! —
C’est ainsi que s’obtiennent les



grands honneurs : ceux de la terre et
ceux du ciel [14].

La tempérance permet d’investir le
cœur et les capacités de la personne
dans le service du prochain, dans
l’amour, l’unique clé du vrai
bonheur. Saint Augustin, qui a dû
beaucoup lutter contre les appels de
l’intempérance, l’expliquait ainsi : «
Etudions d’abord la tempérance qui
nous assure l’intégrité et la pureté de
cet amour qui nous unit à Dieu. Sa
fonction est de réprimer et de calmer
les passions qui nous entraînent loin
des lois de Dieu et nous privent des
fruits de sa bonté, c’est-à-dire, pour
m’exprimer en un mot, de la vie
heureuse : c’est là en effet que siège
la vérité, dont la contemplation, la
jouissance et l’amour persévérant
nous rendent heureux. Ceux au
contraire qui s’en éloignent
deviennent par le fait même victimes
des plus grandes erreurs et des
tourments les plus cruels. [15] » n



[1]. Lc, 15, 31.

[2]. Saint Josémaria : "Des foyers
lumineux et joyeux", p. 71.

[3]. Saint Josémaria, notes prises lors
de sa prédication orale, 2 mai 1970.

[4]. 2 Tm 4, 5.

[5]. Rm 12, 2.

[6]. Saint Josémaria : "Des foyers
lumineux et joyeux", p. 75.

[7]. Amis de Dieu, n° 75.

[8]. Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2521.

[9]. Ibid., n° 2522.

[10]. Saint Josémaria : "Des foyers
lumineux et joyeux", p. 112.

[11]. Saint Grégoire le Grand,
Moralia, 21.



[12]. Saint Josémaria : "Des foyers
lumineux et joyeux", p. 65.

[13]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2524.

[14]. Forge, n° 1045.

[15]. Saint Augustin, Des mœurs de
l’Église Catholique, ch. 19.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/eduquer-a-la-
temperance-et-a-la-sobriete-2/

(04/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/eduquer-a-la-temperance-et-a-la-sobriete-2/
https://opusdei.org/fr-ci/article/eduquer-a-la-temperance-et-a-la-sobriete-2/
https://opusdei.org/fr-ci/article/eduquer-a-la-temperance-et-a-la-sobriete-2/

	Eduquer à la tempérance et à la sobriété (2)

