
opusdei.org

Du prélat, le 19 mars
2020. Saint Joseph et
l'assurance de
l'impossible

Pour la fête de saint Joseph, le
prélat de l'Opus Dei invite à
avoir « l'assurance de
l’impossible », comme le saint
patriarche « homme au sourire
permanent et au haussement
d'épaules ». Méditation prêchée
dans l'église prélatice de Sainte
Marie de la Paix, Rome, le 19
mars 2020.

28/03/2020



Joseph, homme de foi

La deuxième lecture de la Messe
d'aujourd'hui, grande solennité de
saint Joseph, qui revêt une si grande
importance pour nous et pour toute
l'Église, nous présente en premier
lieu la figure d'Abraham, ce grand
patriarche que l'Église considère
comme notre père dans la foi.

Dans l'Épitre aux Romains, saint Paul
nous dit aujourd'hui qu'Abraham «
dans l'espérance, a cru contre toute
espérance ». Il a cru qu’il serait le
père de nombreux peuples, et cela lui
a valu la justification.

Nous connaissons bien l'histoire
d'Abraham et sa disponibilité à la
volonté de Dieu, disponibilité peu
compréhensible humainement. Être
père de nombreux peuples, compte
tenu de l'âge qui était le sien !
Ensuite, il se mit en chemin sans



savoir où il allait, confiant que Dieu
lui montrerait à chaque instant ce
qu'il aurait à faire et à planifier. Une
grande foi !

C'est ce personnage que la liturgie
nous présente aujourd'hui, comme
précurseur de saint Joseph, notre
père et seigneur, ce grand patriarche
du Nouveau Testament. Nous voyons
là aussi, en tout premier lieu, la
grande foi de saint Joseph.

Aujourd'hui, dans notre prière, nous
lui demandons de nous obtenir une
très grande foi. Nous l'appelons «
notre père et seigneur » et nous lui
demandons de nous obtenir une foi
sans condition, synonyme de
confiance complète en le Seigneur :
une confiance en tout.

La liturgie de la messe offre le choix
entre deux évangiles. Celui de saint
Matthieu nous rapporte comment
saint Joseph a fait face à un mystère,
le très grand mystère de



l'Incarnation. Humainement, saint
Joseph est mis devant le fait
accompli. Homme juste, il ne veut
pas dénoncer Marie et tient à garder
le secret. Mais il fait un songe, qui lui
transmet rien de moins que le
Mystère : « Ce qui est en elle vient de
l'Esprit Saint. Elle donnera le jour à
un Fils. Tu donneras à l'Enfant le
nom de Jésus, parce qu'Il sauvera son
peuple de ses péchés. Lorsque Joseph
se réveilla, il fit ce que lui avait
commandé l'Ange du Seigneur ».
Assurément, c'est un songe spécial
accompagné, pour sa clarté, de toute
la grâce de Dieu.

Ensuite, nous connaissons l'attitude
de saint Joseph devant des
phénomènes extraordinaires. Il y a
d’abord la naissance : de Nazareth,
ils doivent se rendre à Bethléem où
ils ne trouvent pas de place. Puis il
leur faut fuir subrepticement en
Égypte. Joseph avait entendu l'Ange
lui dire que cet Enfant sauverait le



peuple de ses péchés, et il n'est pas
capable de se sauver lui-même, il lui
faut fuir. Dans la plus grande
incertitude, car il ne s'entend pas
dire « Rends-toi pour tant de temps
en Égypte », mais « vas-y jusqu'à ce
que je te dise d'en partir ». Ce
pourraient être des mois, des années,
des semaines... Telle est la
disponibilité que nous devons avoir
devant ce que nous demande le
Seigneur, lorsque sa demande
comporte un doute particulier,
quelque chose d'imprévisible, un
futur difficilement incontrôlable.
Mais c'est là qu'est la foi, la foi de
nous en remettre au Seigneur.

Dans notre vie, nous passerons
fréquemment par des moments qui
ne seront probablement pas aussi
extraordinaires mais où, d’une
certaine façon, nous devrons d’abord
faire confiance au Seigneur. Nous
allons le demander, aujourd'hui
spécialement, à saint Joseph : que



nous sachions mettre notre foi dans
le Seigneur. Que nous mettions notre
confiance dans les moyens par
lesquels il désire nous parler. Saint
Joseph aurait pu penser : « J'ai eu un
songe, j'ai rêvé cela, mais on m’en
reparlera plus clairement ». Mais il
n’a pas attendu pour obéir.

Une grande foi, donc. Ensuite, il y a
ce retour d'Égypte. Joseph obéit mais
en pensant, en assumant sa
responsabilité, en prenant des
initiatives pour retourner à
Nazareth, au lieu de rester à
Bethléem. Telle est l'obéissance de la
foi : mettre notre confiance dans le
Seigneur. Seigneur, aide-nous à
mettre notre confiance en Toi. À
mettre notre confiance dans tout ce
que ta Providence nous envoie,
même quand c'est aussi
extraordinaire. Que nous sachions
obéir. Que, sachant obéir par amour,
nous soyons libres.



Une obéissance qui ne consiste pas à
arrêter de penser. Saint Josémaria,
dans une homélie sur saint Joseph, a
montré que dans les différentes
circonstances de sa vie, le patriarche
n'avait pas renoncé à penser, ni
abandonné sa responsabilité. De la
même manière, notre obéissance aux
plans de Dieu, qu’ils soient grands ou
petits, doit se fonder sur notre
liberté, sur notre responsabilité de
faire les choses parce que nous le
voulons. De la sorte, nous serons
toujours libres. Combien de fois ne
l'avons-nous pas médité, suivant les
enseignements de notre fondateur.
Nous ne sommes pas libres
uniquement par notre capacité de
pouvoir choisir ceci ou cela. Nous
sommes libres parce que nous
pouvons aimer, parce que nous
pouvons nous sentir, disait-il, comme
des oiseaux. Libres également dans
ces circonstances d'enfermement
dues au coronavirus. Nous sommes
libres comme des oiseaux, parce que



nous pouvons aimer. Nous pouvons
aimer et, par conséquent, tout faire
et tout souffrir par amour ; en un
mot, parce que nous en avons envie.

Saint Joseph est aussi pour nous un
modèle de tous les jours, dans la
monotonie de notre vie ordinaire.
Saint Josémaria nous dit : que peut
espérer un habitant d'une bourgade
perdue comme Nazareth ? Rien
d’autre que le travail de tous les
jours, toujours dans le même effort.
Et, la journée finie, une maison
pauvre et petite où refaire ses forces,
puis repartir à la tâche le lendemain.

Il en va de même dans notre vie. Un
jour de travail après l'autre, sans
nouveauté particulière. Mais que
pouvons-nous attendre, demandait
saint Josémaria ? Que pouvait
attendre saint Joseph? Et il
poursuivait : « Le nom de Joseph
signifie en hébreu Dieu ajoutera.
Dieu ajoute à la vie sainte de celui



qui accomplit ses volontés, des
dimensions insoupçonnées ». Ce qu'il
y a d'important, ce qui donne à sa
valeur à toute chose, c’est le divin.
Telle est notre vie.

Nous Te rendons grâce, Seigneur et
nous Te demandons par
l'intercession de saint Joseph, de
nous faire comprendre la grandeur
de la vie ordinaire. Ce sujet que nous
avons tant de fois médité et que, tant
de fois, nous avons besoin de
réapprendre : la grandeur de la vie
ordinaire, et concrètement, la
grandeur de la vie de travail.

C’est dans notre vie apparemment
monotone que Dieu met le divin,
disait notre fondateur. Et qu'est ce
que le divin ? Le divin, c'est Lui-
même. Le divin, c'est sa Présence, sa
Grâce. Le divin, c'est l'efficacité
surnaturelle de notre travail. C'est
rendre divin notre travail, en faire
une réalité sainte.



Nous ne connaissons que peu de
détails de la vie de saint Joseph, mais
nous pouvons imaginer son travail à
Nazareth. Comment travaillait-il,
particulièrement avec Jésus ? Nous,
Seigneur, nous voulons travailler
avec toi, nous voulons que notre
travail quotidien, courant, ordinaire
profite aussi de ce « plus » divin
qu’est ta Présence. Que nous
travaillions avec Toi, Seigneur. Qu'il
nous soit habituel, avec ou sans
paroles, de Te dire : « Jésus, nous
allons faire cela, toi et moi ». Cela va
nous donner joie et sécurité, mais
cela implique aussi une certaine
responsabilité : nous ne sommes pas
en train de réaliser, tout seul, une
chose qui soit nôtre ; nous faisons
quelque chose qui appartient à Dieu,
nous collaborons avec Jésus dans
tout ce que nous faisons.



Joseph, homme d’espérance

Foi : la foi de saint Joseph.
Espérance : la foi est le fondement de
l'espérance. Cette espérance qui,
comme nous le lisons dans l'épitre
aux Colossiens, est mise dans « ce qui
nous est réservé au Ciel ». C’est dans
l'espérance de ce «qui nous est
réservé aux cieux » que nous devons
voir notre travail. Dès à présent, sans
attendre, par la grâce et la
miséricorde de Dieu, d’aller au Ciel,
si nous sommes fidèles ; mais dès
maintenant, « ce qui nous est réservé
aux cieux » est l'aide de Dieu,
l'affection de Dieu, cette façon qu'a
Dieu de nous voir amoureusement à
tout instant.

Quelle est notre espérance ?
Qu'espérons-nous pendant notre
journée ? Tant de choses. Mais que
notre espérance soit aux cieux.
Qu'elle soit le fruit de la foi. Espérons



toujours, d'une espérance sûre, que
le divin vienne dans notre vie.

Cela nous donnera de l'assurance
devant ce qui paraît difficile dans la
vie spirituelle ; si souvent, la
conscience de notre vocation à la
sainteté pourra nous paraître
impossible, compte tenu de
l'expérience de nos limites et de nos
misères. La réalisation de notre
mission apostolique pourra
également nous paraître impossible :
transformer le monde, amener ce
monde à Dieu, mettre le Christ au
sommet de toutes les activités
humaines. Très souvent, nous
dirons : « Seigneur, cela est
impossible ; mais nous, Seigneur,
nous Te demandons ici, devant le
Corps de saint Josémaria, de nous
donner – comme il l'a eue,
l'assurance de l'impossible ».

Saint Joseph a eu l'assurance de
l'impossible. Cette assurance nous



fera imiter saint Joseph en ce que
disait notre fondateur, qui voyait en
saint Joseph l'homme au sourire
permanent et au haussement
d'épaules. Un haussement d'épaules
non certes d'indifférence, mais
revenant à dire: « Bon, peu
m'importe, parce que, quoi qu'il en
soit, l'efficacité est là ».

Et le sourire permanent. Dans
l'évangile, nous ne voyons pas le
sourire de saint Joseph, mais nous
pouvons, avec saint Josémaria, nous
en imaginer le visage aimable,
sympathique, illuminé d’un sourire
permanent communiquant la joie
aux autres, et leur donnant
l'assurance. Seigneur, par
l'intercession de saint Joseph, nous te
demandons d'être des personnes qui
savent sourire. Que nous sachions
sourire même devant les difficultés,
face à la contrariété. Nous en avons
fait l'expérience si souvent : un
sourire peut être la meilleure



mortification. Parce que, parfois, il
en coûte de sourire, devant les
difficultés, les préoccupations, la
maladie. Oui, il peut en coûter de
sourire. Mais alors, le sourire n'est
pas factice ; il peut et doit être
profondément authentique, parce
qu'il consiste à sourire en sachant
que là, le Seigneur met le divin dans
notre vie. Et savoir sourire pour
aider les autres, pour donner joie et
assurance.

Dans les situations difficiles, sachons
sourire et, surtout, prier. Hier le Pape
François, parlant de la pandémie,
lançait cette invitation : « Invoque
toujours saint Joseph, surtout dans
les moments difficiles, et confie ton
existence à ce grand saint ». Nous
allons donc maintenant nous unir à
la prière du Pape, et demander à
saint Joseph que s'achève, que
s'abrège ce temps difficile pour tant
de personnes dans le monde entier.



Charité et fidélité de Joseph

Foi, espérance et charité. L'amour. La
foi opère par la charité. Nous
pouvons imaginer la tendresse de
saint Joseph pour l'Enfant Jésus et
pour la Vierge. Une affection qui se
traduit dans le service, le don de soi,
la responsabilité pour que cette
famille sainte puisse aller de l'avant.

La charité a tant à voir avec la
fidélité. Une fidélité que nous
voulons renouveler aujourd'hui, avec
saint Joseph. Dis une fois de plus au
Seigneur, maintenant : « Me voici,
Seigneur, pour ce que Tu voudras ».
En outre, nous rendons grâces, parce
que nous sommes conscients que le
pouvoir que nous avons de nous
donner au Seigneur est un grand don
qu’il nous fait, un grand cadeau.

Benoît XVI disait que la fidélité au fil
du temps est le nom de l'amour.
Effectivement, le renouvellement de



notre fidélité est le nom de l'amour, il
doit provenir de l'amour, de vouloir,
de désirer l'union au Seigneur. Ce
renouvellement doit également
naître de l'amour des autres, parce
que notre fidélité aux plans de Dieu,
à notre vocation chrétienne, à notre
vocation à l'Œuvre est amour du
Seigneur, amour des autres,
renouvelé au fil du temps.

Nous demandons au Seigneur, par
l'intercession de saint Joseph, la
fidélité de tous, que tous
renouvellent leur fidélité dans
l'Œuvre. Que nous ayons tous une
conscience très vive de ce que la
fidélité à la vocation est la fidélité à
Jésus-Christ. Oui, c'est une fidélité à
un mode de vie, à une mission, à un
esprit, mais c'est cela la fidélité à
Jésus-Christ ; c’est cela qui nous fera
nous sentir toujours plus proches du
Seigneur.



Saint Paul écrivait : « Si nous vivons,
nous vivons pour le Seigneur, et si
nous mourons, que nous vivions ou
que nous mourions, nous
appartenons au Seigneur » (Rm 14,8).
C'est là notre grande identité : « nous
sommes du Seigneur ».

Notre fidélité consiste à réaffirmer
avec reconnaissance que « nous
sommes du Seigneur ». Tout cela,
bien sûr, en étant fidèles à l'esprit
reçu de notre fondateur : il est saint ;
il est logique que nous recourions
spécialement à son intercession.

Cette fidélité qui est la nôtre, que
nous voulons renouveler avec une
volonté actuelle, ferme, est fidélité à
saint Josémaria. Ne le considérons
pas, ne le voyons jamais comme une
figure de l'histoire, admirable, qui
nous a laissé des écrits formidables...
Envisageons aussi cette fidélité
comme suivant le conseil de saint
Paul VI à don Alvaro : « Quand vous



avez à dire quelque chose, pensez à
la façon dont le dirait votre
fondateur, et vous serez dans le vrai
». Et, commenta don Alvaro, ce
conseil lui causa une grande joie
parce que c'était ce qu'il faisait
depuis le premier moment.

Que cette fidélité qui est la nôtre
présente cette nuance – pour nous
très importante – de fidélité à notre
fondateur. Augmentons notre
l'intérêt de mieux le connaître, de
mieux connaître son esprit, ses écrits,
sa vie… Tout cela nous aidera à être
plus fidèles dans la vie ordinaire,
dans le travail, dans les petites
choses de chaque jour, dans le hic et
nunc. Cela nous aidera également à
être fidèles lorsque nous nous
retrouvons, comme à saint Joseph,
dans des occasions spéciales,
particulièrement difficiles.

Fidélité. La fidélité au fil du temps
est le nom de l'amour. Il en est ainsi :



notre amour est un amour de
réponse. L'objet fondamental de
notre foi est la foi en l'amour de Dieu
pour nous. Pour que notre amour,
notre fidélité soient une réponse,
sachons-nous aimés du Seigneur.
Comme le disait notre fondateur,
nous le rappelions plus haut, sachons
que Dieu nous regarde avec amour à
chaque instant, oui, à chaque instant.
Nous ne sommes jamais seuls, Non
seulement parce que nous sommes,
grâce à Dieu, entourés de personnes
qui nous aiment, mais parce que le
Seigneur est avec nous. Il se trouve
tellement avec nous que nous lui
appartenons en quelque sorte : 
Domini sumus.

Aussi la fidélité doit-elle être une
fidélité pleine de joie. Elle l'est. Et ici,
au moment de renouveler notre
fidélité, nous voulons qu'elle soit
aussi un renouvellement de la joie
avec laquelle nous prenons tout ce
qui passe par nos mains : le travail,



les circonstances actuelles si
particulières de l'épidémie. Vivons
avec joie.

Vivons avec ce sourire permanent de
saint Joseph, parce que c'est ce que le
Seigneur veut. Être fidèle au
Seigneur, c'est aussi être content.
Lorsque nous ne sommes pas
contents, nous ne sommes pas
fidèles, puisque le Seigneur veut
notre joie : « Que ma joie soit avec
vous et que votre joie soit parfaite
» (Jn 15,11).

Il est formidable de penser que Dieu
veut que nous soyons contents, que
nous soyons fidèles. Et pour cela, Il
nous donne tous les moyens pour
être fidèles. Il nous donne surtout sa
présence, son amour, sa compagnie.

Avec cette foi, avec cette espérance,
avec cette charité, avec cette réponse
fidèle, nous voulons une fidélité
apostolique. Il ne peut en être
autrement. Notre identification au



Christ amène nécessairement au zèle
pour les âmes, que nous avons de
façon spéciale mises hier dans les
mains de saint Joseph. Ici, avec les
paroles de saint Josémaria, nous
disons au Seigneur, en prenant saint
Joseph pour intercesseur : « Des
âmes, des âmes d'apôtres, elles sont
pour Toi, pour ta gloire. » Nous allons
beaucoup le répéter, aujourd'hui
peut être. Nous le ferons en
parcourant le monde, puisque le
monde est à nous – le Seigneur nous
l'a donné en héritage : Afrique,
Amérique, Asie, Europe, Océanie : «
Des âmes, des âmes d'apôtres, elles
sont pour Toi ; elles sont pour ta
gloire ».

Nous terminons en ayant recours à
Marie, avec Joseph ; et en nous
tournant, avec Marie et Joseph, vers
Jésus. Jésus, Marie, Joseph : la trinité
de la terre. Qu'ils nous conduisent
par la main vers la Trinité du Ciel,
vers ce Dieu à qui nous appartenons. 



Domini sumus, « nous appartenons à
Dieu ».

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/du-prelat-le-19-
mars-2020-saint-joseph-et-l-assura/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/du-prelat-le-19-mars-2020-saint-joseph-et-l-assura/
https://opusdei.org/fr-ci/article/du-prelat-le-19-mars-2020-saint-joseph-et-l-assura/
https://opusdei.org/fr-ci/article/du-prelat-le-19-mars-2020-saint-joseph-et-l-assura/

	Du prélat, le 19 mars 2020. Saint Joseph et l'assurance de l'impossible
	Joseph, homme de foi
	Joseph, homme d’espérance
	Charité et fidélité de Joseph


