
opusdei.org

Donner au monde sa
modernité

Le rêve d’un 2 octobre où Dieu
nous invite toujours à regarder
l’avenir.

22/10/2021

Ces dernières années, l’intérêt pour
les étoiles exerce un attrait de plus
en plus grand. De nombreuses
expéditions sont organisées pour
contempler un ciel le plus dégagé
possible, purifié aussi de toute
lumière artificielle, permettant de
voir les astres avec la plus grande
clarté possible. Dans la région de



Hébron, au sud de la Palestine, à
l’époque d’Abraham (Gn 13, 18), ce
spectacle nocturne devait être assez
impressionnant, probablement
beaucoup plus que de nos jours.
Précisément, d’après la Sainte
Écriture, le soleil s’était déjà couché
dans cette région du Proche Orient
lorsque Dieu a fait sortir Abraham
du lieu où il se reposait pendant la
nuit, pour lui dire : « Regarde le ciel,
et compte les étoiles, si tu le peux
» (Gn 15, 5).

Côte à côte avec Dieu

Il n’est pas difficile de saisir la
difficulté de la tâche. Même en nous
concentrant beaucoup, nous avons
vite fait de perdre le compte, car, si
beaucoup d’étoiles échappent à notre
vue, certaines n’existent plus, même
si leur lumière continue de frapper
nos yeux. On dirait que le défi que
Dieu a lancé à Abraham était
irréalisable. Dans ce cas, pourquoi



l’a-t-il inquiété tard dans la nuit par
une telle invitation ? Le même verset
nous en fournit la réponse : « Telle
sera ta descendance ». Certes, le
Seigneur aurait pu lui transmettre le
message par des voies beaucoup plus
simples. En réalité, il l’avait déjà fait
à deux reprises (cf. Gn 12, 2-3 ; 13,
15-16). Ce n’était donc pas la
première promesse. Cependant, à
cette troisième reprise, il veut faire
sortir Abraham du lieu où il avait
trouvé refuge pour la nuit et le placer
sous la voûte céleste pour l’inviter à
rêver de quelque chose
d’incalculable. « Compte les étoiles, si
tu le peux ». Imagine, si tu le peux, ce
que j’ai préparé pour toi.

Regarder notre vie « côte à côte »
avec le Seigneur est la meilleure
manière d’élargir au maximum nos
horizons, de vivre au-delà de nos
limites, justement parce que nous ne
sommes pas les seuls protagonistes
de cette aventure. Penser à notre



avenir avec Dieu, voilà la
planification la plus ambitieuse à
laquelle nous puissions aspirer,
d’autant que nombreux sont les
nouveaux défis qui découlent de
notre participation à son projet. Il ne
nous enlèvera « rien, rien –
absolument rien de ce qui rend la vie
libre, belle et grande. Non ! Dans
cette amitié seulement s’ouvrent tout
grand les portes de la vie. Dans cette
amitié seulement se dévoilent
réellement les grandes potentialités
de la condition humaine. Dans cette
amitié seulement nous faisons
l’expérience de ce qui est beau et de
ce qui libère » [1]. Accepter
l’invitation de Dieu à imaginer avec
lui l’avenir peut être un grand moyen
de parcourir les chemins de
l’oraison.

Rêver, c’est aussi prier

C’est ce que tous les saints ont fait :
apporter leurs capacités, plus ou



moins nombreuses, au projet plein
d’amour de Dieu. Josémaria Escriva
de Balaguer, par exemple, alors qu’il
n’avait qu’une poignée de
connaissances dans une ville toute
nouvelle pour lui : Madrid, a rêvé de
rappeler à tous les baptisés du
monde qu’ils sont appelés à être
saints. Il en a été de même du
bienheureux Álvaro del Portillo, son
fidèle successeur, ou de la
bienheureuse Guadalupe Ortiz de
Landazuri qui, à son tour, a fait sien
le rêve du fondateur de l’Opus Dei,
en incarnant dans sa vie la beauté de
la sainteté dans la vie ordinaire.

Parfois, l’exemple des saints peut
nous sembler difficile à imiter ; nous
pouvons penser que nos rêves ne
sont pas aussi ambitieux que les
leurs, voire qu’ils ne sont même pas
apostoliques. En réalité, comme le
Prélat de l’Opus Dei le rappelait à un
groupe de jeunes à Torreciudad, «
personne, ni vous, ni moi, n’est



indifférent à Dieu » [2] : personne
n’est resté en dehors de ses projets,
toujours grands, même si nous
pouvons parfois penser à tort que
nos tâches sont trop courantes pour
être prises en compte. Nous sommes
tous invités à rêver d’une vie « côte à
côte » avec Dieu.

Pendant les fêtes de Noël 1967, saint
Josémaria s’était réuni un jour à
Rome avec un groupe de ses enfants
originaires de beaucoup de pays. Au
seuil d’une nouvelle année, il les a
invités, eux qui à l’époque n’étaient
que des étudiants, à imaginer un bon
nombre de moyens de faire
connaître le message du Christ : des
instituts de disciplines diverses
possédant un haut niveau
académique, des activités pour
donner une formation chrétienne
aux jeunes, des écoles techniques de
formation professionnelle… Arrivés
à ce point, nous aussi nous pouvons
imaginer le bien que Dieu veut faire



à travers notre vie : être des foyers
d’unité et de joie au sein de notre
famille, apporter la vraie liberté du
Christ à notre milieu social et
professionnel, avoir des entretiens
avec des amis pour qu’ils se sentent
bien entourés, faire la connaissance
d’autres personnes qui s’intéressent
au message de l’Évangile… Dans le
salon romain, devant une multitude
d’yeux qui prenaient tout cela pour
une fantaisie, même s’ils l’ont vu
réalisé peu de temps plus tard, saint
Josémaria a conclu : «Rêvez, car
rêver c’est aussi prier, travailler pour
Dieu» [3].

Dieu a fondé son Œuvre

Il est sûr que la première chose à
faire consiste à découvrir ce que
Dieu rêve pour nous et pour notre
monde. De quoi s’agit-il exactement ?
À quelles activités concrètes
pouvons-nous collaborer avec lui ?
Une nouvelle fois, le livre de la



Genèse peut nous être utile. Un jour
du printemps 1981, le cardinal
Ratzinger commentait à la cathédrale
de Munich les textes sur la Création.
« Dieu a créé l’univers pour établir
avec les hommes une histoire
d’amour. Il l’a créé pour qu’il y ait de
l’amour » [4]. Nous savons bien que
notre vie n’est pas le résultat d’un
hasard aveugle ; c’est pourquoi nous
ne sommes pas absents du cœur de
celui qui nous a réservé une place
concrète dans l’existence. Dieu veut
compter sur nous pour prendre soin
de toutes les bonnes choses issues de
ses mains : «Dieu prit l’homme et le
conduisit dans le jardin d’Éden pour
qu’il le travaille et le garde» (Gn 2,
15). Dieu a voulu nous confier le
monde comme quelqu’un qui laisse
son chef d’œuvre en héritage à ceux
qui auront à en prendre soin. Outre
la nature tout entière, il nous a confié
le soin de ses fils et de ses filles,
l’organisation de notre vivre-
ensemble. C’est pourquoi il rêve que



nous puissions faire chaque jour de
notre monde un foyer plus aimable
pour tous.

Dans cette volonté, la créativité de
Dieu passe toujours par de nouveaux
chemins, par les projets qu’il a
conçus pour la société et pour
l’Église. Une de ces initiatives du
Seigneur a vu le jour alors que saint
Josémaria, jeune prêtre de vingt-six
ans, mettait de l’ordre dans ses notes
personnelles pendant une retraite
spirituelle. Soudain, sans l’avoir
jamais imaginé, il a vu que Dieu lui
demandait de commencer une
nouvelle aventure ; ce jour-là « le
Seigneur fonda son Œuvre » [5].
Quelques années plus tard il écrira
ceci : « Dieu notre Seigneur, le 2
octobre 1928, fête des saints Anges
gardiens, a suscité l’Opus Dei » [6].
Dix ans plus tard, il renchérissait :
«Jamais il ne m’était venu à l’idée
avant ce moment-là que je devrais
réaliser une mission parmi les



hommes» [7]. Ce jour-là saint
Josémaria, comme dans le passage
que nous avons considéré, a vécu
personnellement l’invitation à
regarder le ciel et à compter les
étoiles, « si tu le peux ».

L’Opus Dei, comme tant d’institutions
que l’Esprit Saint promeut au sein de
l’Église, est aussi un rêve de Dieu. Un
rêve dans lequel il veut impliquer
beaucoup de chrétiens pour que, là
où ils se trouvent, ils transmettent la
vie du Christ. L’entreprise n’était pas
simple, mais saint Josémaria savait
que Dieu lui-même s’était engagé à la
mener à bien ; sa vie a été un
témoignage constant des propos de
saint Paul : « Je sais en qui j’ai cru
» (2 Tm 1, 12). Lorsque celui qui était
son confesseur pendant ces années a
parlé de ce rêve comme « d’une
œuvre de Dieu » [8], son fondateur a
su qu’il avait trouvé le nom pour
cette initiative. Peu d’années après
avoir commencé à travailler dans cet



horizon que le Seigneur lui avait
ouvert, saint Josémaria écrivait : «
Cette conviction surnaturelle de la
divinité de l’entreprise finira par
vous donner un enthousiasme et un
amour si intenses pour l’Œuvre, que
vous vous sentirez infiniment
heureux de vous sacrifier pour
qu’elle se réalise » [9]. Une nouvelle
fois, travailler « côte à côte » avec
Dieu n’enlève jamais rien de ce que
la vie a de beau et de bon, mais lui
donne une nouvelle puissance.

Donner au monde sa modernité

Le samedi 15 avril 1967, le
correspondant d’un magazine assez
connu se trouve à Rome pour un
entretien avec saint Josémaria [10].
Le sujet dont ils allaient s’entretenir
était précisément le développement
de l’initiative voulue par Dieu
quelques décennies plus tôt. Cet
entretien a eu lieu dans la deuxième
moitié du vingtième siècle, alors que



bien des choses avaient changé par
rapport à la première moitié. C’est
justement sur cela qu’a porté la
question du journaliste : sur le
rapport de l’Opus Dei au monde qui
l’entoure. L’interviewé a aussitôt
répondu que pour ceux qui
s’efforcent de vivre l’esprit de
l’Œuvre, « comprendre le monde
moderne, est une chose naturelle et
instinctive, étant donné qu’ils vivent
aux côtés des autres citoyens et
qu’avec ces autres citoyens, et au
même titre qu’eux, ils créent ce
monde et contribuent à sa modernité
» [11].

La volonté de voir l’avenir comme un
héritage a toujours accompagné
l’histoire du salut. La sagesse du
peuple d’Israël, recueillie dans la
Sainte Écriture, est parfois présentée
symboliquement comme une bonne
mère de famille. Un des proverbes la
caractérise comme une femme «
revêtue de force et de splendeur, qui



sourit à l’avenir » (Pr 31, 25). Car
qu’est-ce qu'être vraiment moderne ?
La modernité du monde ne consiste
pas simplement à relever les thèmes
qui marquent une tendance, dans
certains cas superficielle et
éphémère, pour les reprendre
ensuite dans notre vie. Elle ne
consiste pas non plus, probablement,
à imiter les opinions et les manières
de ceux qui, selon les apparences,
entraînent le plus grand nombre de
partisans. Toutes choses ayant sans
doute de la valeur mais vouées à
disparaître en un clin d’œil.

Le chrétien « sourit à l’avenir »
certain que la modernité de notre
monde réside dans toutes les
nouvelles choses que Dieu veut
apporter de manière particulière et
spéciale à chaque époque. Sourire à
l’avenir, c’est s’efforcer de découvrir
ces désirs pour s’ouvrir à l’amour du
Christ, des désirs cachés dans les
intérêts et les problèmes de ceux qui



nous entourent qui, bien souvent, ne
trouvent pas les mots pour les
interpréter et les exprimer. Trouver
la longueur d’onde de la sensibilité
de notre temps pour y apporter le
baume de l’amitié avec Jésus. La
vraie modernité consiste dans « un
approfondissement de la foi
chrétienne qui, précisément parce
qu’elle est profonde et authentique,
est capable de saisir et d’assumer
tout ce qui est positif dans le
processus historique moderne » [12]

Dans le dernier livre de la Sainte
Écriture, le Seigneur assure : « Voici
que je fais toutes choses nouvelles
» (Ap 21, 5). Dieu promet d’apporter
toujours la vraie nouveauté. C’est à
cela que sont appelés tous ceux qui
veulent vivre l’esprit de l’Opus Dei, à
marcher sur des chemins d’oraison
de telle sorte que nous donnions au
monde sa modernité ; vouloir le
changer, le rendre de plus en plus
accueillant, avec le Christ. Pour cela,



Dieu nous invite, comme il l’a fait
avec Abraham, à lever les yeux et
nous dit : Imagine, si tu le peux, ce
que je t’ai préparé.

Lorsqu’il est difficile de rêver

Il est important d’être à l’affût de
certaines attitudes qui pourraient
ralentir notre mission. Même si cela
peut sembler curieux, il n’est pas
toujours facile de rêver. Un premier
frein peut venir de la commodité qui
nous amène à nous installer dans la
routine. Cela n’a rien à voir avec la
bonne habitude de se créer des
habitus ou des rythmes qui nous
facilitent les choses. La mauvaise
routine, en revanche, est la
caricature de l’expérience véritable ;
c’est nous convaincre que nous
connaissons déjà suffisamment bien
le chemin, tant ses larges
perspectives que ses ruelles
obscures, de sorte qu’à ce stade de la
vie personne, pas même Dieu, ne



pourra plus nous surprendre. Or,
seul un regard ouvert aux surprises
est capable d’embrasser les horizons
de Dieu et nous pouvons trouver ces
surprises dans la Sainte Écriture,
dans la prière, ou dans la multitude
de personnes et d’événements de
notre vie ordinaire. Certes, nous
avons peut-être connu des
déceptions ou des projets qui, malgré
notre recours au Seigneur, n’ont pas
abouti comme nous le souhaitions.
Comme Jésus sur la Croix, c’est le
moment de chercher un réconfort
auprès de Dieu notre Père, en faisant
de nos perplexités la matière de
notre dialogue avec lui (cf. Mt 27, 46).
Ainsi seulement nous pourrons, sous
sa protection, regarder de nouveau
l’avenir sans peur ni regret.

Un autre frein de notre capacité de
vibrer bien unis aux projets du
Seigneur est la recherche excessive
de garanties. Aucun saint n’a bâti de
forteresse inexpugnable autour de



lui mais, bien au contraire, tous sont
allés à la rencontre des besoins
spirituels et matériels qui se
présentaient à eux, pleins de
confiance en l’aide de Dieu. Nous en
trouvons un exemple parlant, cité
parfois par le pape François, chez le
roi David. À cause des garanties
excessives dont Saül a voulu le
protéger contre son ennemi, casque
de bronze, lourde cuirasse, son
propre glaive, le jeune juif ne pouvait
pas faire un pas. David est allé au
combat muni de ce qu’il savait bien
utiliser : sa fronde, cinq cailloux et,
surtout, ses forces mises au service
des plans divins (cf. 1 Sm 17, 40-45).
Pareillement, face au champ de
bataille où nous devons nous
engager pour panser les blessures de
notre époque, nous ne pouvons pas
céder à cette tentation. Il n’est pas de
rêve sans aventure, vertige, fatigue et
danger. Précisément, Jésus nous
exhorte dans une de ses paraboles à
« aller aux croisées des chemins » (cf.



Mt 22, 9) pour nous occuper de la
tâche qu’il nous a préparée.

Nous trouvons aussi dans les pages
de l’Évangile un autre personnage
qui a éprouvé des difficultés alors
qu’il se trouvait au carrefour du rêve
de Dieu. Il s’agit du jeune homme qui
a couru jusqu’à Jésus, s’est agenouillé
et a posé directement la question
fondamentale : Que dois-je faire pour
être vraiment heureux ? Nous savons
qu’il s’efforçait d’accomplir les
commandements, qu’il était sincère
et juste avec ses parents, plein de
bonté avec les autres. Mais il
ressentait le manque de quelque
chose : il avait une profonde
inquiétude pour travailler aux
projets divins. L’évangéliste dit que
Jésus « posa son regard sur lui, et il
l’aima » (Mc 10, 21). Tel fut le
moment précis du rêve de Dieu. Le
Christ a vu toutes les bonnes choses
qui sortiraient des mains et du cœur
du jeune, aussi nombreuses que les



étoiles du désert de Hébron. C’est
pourquoi il a voulu lui tracer le
chemin conduisant à sa plus parfaite
réalisation : « Viens et suis-moi ».
Cependant, nous savons aussi par
l’Évangile qu’il « devint sombre et
s’en alla tout triste, car il avait de
grands biens » (Mc 10, 22). Le
Seigneur entend nous mettre en
garde contre une autre difficulté
nous empêchant de regarder l’avenir
avec Dieu : lorsque, peut-être à notre
insu, nous mettons notre ambition
ailleurs qu’en lui ; lorsque nous
pensons à tort que Jésus arrive dans
notre vie pour nous enlever certaines
choses au lieu de nous apporter en
abondance (cf. Jn 10, 10) le bonheur
que cherchait ce jeune homme.

***

Le 11 août de l’année dernière, au
coucher du soleil, alors que la
chaleur estivale diminuait, le pape
François a rencontré des jeunes



venus de tous les coins de l’Italie. Le
point de rencontre fut le « Circo
Maximo », très près du Tibre, entre
deux collines romaines. Précisément,
les premiers mots du saint-père
étaient pour les encourager à penser
aux grands projets de notre vie avec
Dieu. En ce qui concerne ceux qui
s’inspirent des enseignements de
saint Josémaria, ce projet suppose
l’invitation à donner au monde sa
propre modernité, une nouveauté
qui ne peut venir que d’une
fréquentation personnelle de Jésus-
Christ : « Les rêves sont importants.
Ils nous maintiennent les yeux
ouverts, ils nous aident à embrasser
l’horizon, à cultiver l’espérance dans
chaque action quotidienne. […] Les
rêves te réveillent, ils te conduisent
plus loin, ce sont les étoiles les plus
lumineuses, celles qui indiquent un
chemin différent pour l’humanité.
Voilà, chers jeunes, vous avez dans le
cœur ces étoiles brillantes que sont
vos rêves : votre responsabilité et



votre trésor. Faites qu’ils soient aussi
votre avenir ! » [13]

Andrés Cárdenas

[1]. Benoît XVI, Homélie lors de la
messe inaugurale de son pontificat,
24 avril 2005.

[2]. F. Ocariz, Rencontre avec des
jeunes à Torreciudad, 30 août 2019.

[3]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 24
décembre 1967, dans Cronica 1968, p.
38 (AGP, Bibliothèque, P01).

[4]. Cardinal Joseph Ratzinger, 
Creación y pecado, EUNSA, 2005, p.
54.

[5]. Saint Josémaria, Notes intimes, n°
306, dans A. Vazquez de Prada, Le



fondateur de l’Opus Dei, vol. 1, Le
Laurier, Paris 2001, p. 302.

[6]. Saint Josémaria, Lettre 14 février
1950, n° 3.

[7]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une méditation, 2 octobre 1962,
dans A. Vazquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, vol. 1, Le
Laurier, Paris 2001, p. 298.

[8]. Saint Josémaria, Notes intimes, n°
1868, dans A. Vazquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, vol. 1, Le
Laurier, Paris 2001, p. 332.

[9]. Saint Josémaria, Instruction 19
mars 1934, n° 49, dans A. Vazquez de
Prada, Le fondateur de l’Opus Dei,
vol. 1, Le Laurier, Paris 2001, p. 577.

[10]. Saint Josémaria, Entretiens avec
Mgr Escriva de Balaguer, édition
historico-critique, Rialp, Madrid,
2012, p. 35.



[11]. Ibid. p. 215.

[12]. A. de Fuenmayor, V. Gómez-
Iglesia, J. L. Illanes, L’itinéraire
juridique de l’Opus Dei, Desclée, Paris
1992.

[13]. Pape François, rencontre avec
des jeunes italiens, 11 août 2018.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/donner-au-
monde-sa-modernite/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/donner-au-monde-sa-modernite/
https://opusdei.org/fr-ci/article/donner-au-monde-sa-modernite/
https://opusdei.org/fr-ci/article/donner-au-monde-sa-modernite/

	Donner au monde sa modernité

