
opusdei.org

Les éléments du
discernement : le
désir

Lors de l'audience générale du
12 octobre, le pape François
poursuit son cycle catéchétique
sur le discernement, en parlant
de désir.

13/10/2022

Chers frères et sœurs, bonjour !

Dans ces catéchèses sur le
discernement, nous sommes en train
de passer en revue les éléments du
discernement. Après la prière, un



élément et la connaissance de soi, un
autre élément, c'est-à-dire prier et se
connaître soi-même, je voudrais
aujourd'hui parler d'un autre
"ingrédient" pour ainsi dire
indispensable : je voudrais
aujourd'hui parler du désir. En effet,
le discernement est une forme de
recherche, et la recherche naît
toujours de quelque chose qui nous
manque mais que nous connaissons
d'une manière ou l’autre, nous avons
le flair.

De quelle nature est cette
connaissance ? Les maîtres spirituels
la désignent par le terme de "désir"
qui, à la base, est une nostalgie de
plénitude qui ne trouve jamais son
plein accomplissement, et est le signe
de la présence de Dieu en nous. Le
désir n'est pas l’envie du moment,
non. Le mot italien vient d'un très
beau terme latin, C'est curieux : de-
sidus, littéralement " l’absence de
l'étoile ", le désir est une absence de



l’étoile, l’absence du point de
référence qui oriente le chemin de la
vie ; il évoque une souffrance, un
manque, et en même temps une
tension pour atteindre le bien qui
nous manque. Le désir est alors la
boussole qui permet de comprendre
où j'en suis et où je vais, ou plutôt
c'est la boussole qui me permet de
savoir si je suis arrêté ou si je suis en
train de marcher, une personne qui
ne désire jamais est une personne
immobile, peut-être malade, presque
morte. C'est la boussole qui me
permet de savoir si je suis en train
d'avancer ou si je suis immobile. Et
comment est-ce possible de le
reconnaître ?

Pensons. Un désir authentique sait
toucher en profondeur les cordes de
notre être, c'est pourquoi il ne
s'éteint pas face aux difficultés ou
aux revers. C'est comme lorsque
nous avons soif : si nous ne trouvons
rien à boire, nous ne renonçons pas,



au contraire, la quête occupe de plus
en plus nos pensées et nos actions,
jusqu'à ce que nous soyons prêts à
faire n'importe quel sacrifice pour
l'étancher, presque obsédés. Les
obstacles et les échecs n'étouffent pas
le désir, non, au contraire, ils le
rendent encore plus vif en nous.

A la différence de l’envie ou de
l'émotion du moment, le désir dure
dans le temps, même longtemps, et
tend à se réaliser. Si, par exemple, un
jeune homme souhaite devenir
médecin, il devra s'engager dans un
cursus d'études et de travail qui
occupera quelques années de sa vie
et, par conséquent, il devra fixer des 
limites, dire "non", dire des "non",
tout d'abord à d'autres cursus
d’études, mais aussi à d'éventuelles
diversions et distractions, surtout
pendant les moments d'étude les plus
intenses. Cependant, le désir de
donner une orientation à sa vie et
d'atteindre cet objectif- devenir



médecin était l’exemple- lui permet
de surmonter ces difficultés. Le désir
te rend fort, il te rend courageux, il te
fait avancer toujours parce que tu
veux y arriver : "Je désire cela".

En effet, une valeur devient belle et
plus facilement réalisable lorsqu'elle
est attrayante. Comme l'a dit
quelqu'un, "plus important que
d'être bon, il faut avoir le désir de
devenir bon". Etre bon est une chose
attrayante, nous voulons tous être
bons, mais avons-nous la volonté de
devenir bons ?

C'est frappant de constater que Jésus,
avant d'accomplir un miracle,
interroge souvent la personne sur
son désir : " Veux-tu être guéri ? " Et
parfois cette question semble
déplacée, mais ça se voit qu'elle est
malade ! Non.... Par exemple,
lorsqu'il rencontre le paralytique à la
piscine de Bethzatha, qui était là
depuis de nombreuses années et qui



n'a jamais pu saisir le bon moment
pour entrer dans l’eau. Jésus lui
demande : " Veux-tu être guéri ? " (Jn
5, 6). Mais. Comment ? En fait, la
réponse du paralytique révèle une
série d'étranges résistances à la
guérison, qui ne concernent pas que
lui. La question de Jésus était une
invitation à faire la clarté dans son
cœur, pour accueillir un possible
saut qualitatif : ne plus penser à lui-
même et à sa vie " comme un
paralytique ", porté par d'autres.
Mais l'homme sur le brancard ne
semble pas si convaincu. En
dialoguant avec le Seigneur, nous
apprenons à comprendre ce que nous
voulons vraiment dans notre vie. Ce
paralytique est l'exemple typique des
gens qui disent : "Oui, oui, je veux, je
veux" mais je ne veux pas, je ne veux
pas, je ne fais rien. Le vouloir faire
devient une illusion et on ne fait pas
le pas pour le réaliser. Ces gens qui
veulent et ne veulent pas. C'est
mauvais ça et ce malade 38 ans là,



mais toujours avec les lamentations :
"Non, tu sais Seigneur mais tu sais
quand les eaux bougent - c'est le
moment du miracle - tu sais,
quelqu'un de plus fort que moi vient,
entre et moi j'arrive en retard", et il
se lamente et se lamente. Mais
attention, les lamentations sont un
poison, un poison pour l'âme, un
poison pour la vie car elles ne font
pas grandir le désir de continuer.
Méfiez-vous des lamentations. Quand
on se lamente dans la famille, les
époux se lamentent, ils se lamentent
les uns des autres, les enfants de
papa ou les prêtres de l'évêque ou les
évêques de tant d'autres choses...
Non, si vous vous trouvez dans la
lamentation, faites attention, c'est
presque un péché, parce que cela ne
laisse pas grandir le désir.

Souvent, c'est précisément le désir
qui fait la différence entre un projet
réussi, cohérent et durable, et les
milliers de velléités et de bonnes



intentions avec lesquels, comme on
dit, "l'enfer est pavé" : "Oui, je
voudrais, je voudrais, je voudrais..."
mais tu ne fais rien. L'époque où
nous vivons semble favoriser une
liberté de choix maximale, mais en
même temps elle atrophie le désir, tu
veux te satisfaire continuellement, le
plus souvent réduit à l’envie du
moment. Et nous devons faire
attention à ne pas atrophier le désir.
Nous sommes bombardés par mille
propositions, projets, possibilités, qui
risquent de nous distraire et de ne
pas nous permettre d'évaluer
calmement ce que nous voulons
vraiment. Tant de fois, tant de fois,
nous trouvons des gens, pensons aux
jeunes par exemple, avec leur
téléphone portable en main et ils
cherchent, ils regardent... "Mais est-
ce que tu t'arrêtes pour réfléchir ?". -
"Non." Toujours extraverti, vers
l'autre. Le désir ne peut pas croître
ainsi, tu vis l'instant, rassasié à
l'instant et le désir ne croît pas.



Beaucoup de personnes souffrent
parce qu'elles ne savent pas ce
qu'elles veulent de leur propre vie,
beaucoup ! elles n'ont probablement
jamais pris contact avec leur désir le
plus profond, elles n'ont jamais su :
"Que veux-tu de ta vie ?" - "Je ne sais
pas.". D'où le risque de passer son
existence entre des tentatives et des
expédients de toutes sortes, sans
jamais arriver à rien, et en gaspillant
de précieuses opportunités. Ainsi,
certains changements, bien que
souhaités en théorie, ne sont jamais
mis en œuvre quand se présente
l'occasion, il manque le désir fort de
réaliser quelque chose.

Si le Seigneur s'adressait à nous
aujourd'hui, par exemple, à l'un
d'entre nous, la question qu'il a posée
à l'aveugle de Jéricho : "Que veux-tu
que je fasse pour toi ?" (Mc 10,51), -
pensons-y, le Seigneur demande à
chacun d'entre nous aujourd'hui :
"que veux-tu que je fasse pour toi ?" -,



que répondrions-nous ? Peut-être
pourrions-nous enfin lui demander
de nous aider à connaître le profond
désir de Lui, que Dieu lui-même a
placé dans notre cœur : "Seigneur
que je connaisse mes désirs, que je
sois une femme, un homme de
grands désirs" peut-être le Seigneur
nous donnera-t-il la force de le
réaliser. C'est une grâce immense, à
la base de toutes les autres :
permettre au Seigneur, comme dans
l'Évangile, de faire des miracles pour
nous : "Donne-nous le désir et fais-le
grandir, Seigneur".

Car Lui aussi a un grand désir pour
nous : nous rendre participants de sa
plénitude de vie. Merci.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/discernement-

https://opusdei.org/fr-ci/article/discernement-les-elements-du-discernement-le-desir/
https://opusdei.org/fr-ci/article/discernement-les-elements-du-discernement-le-desir/


les-elements-du-discernement-le-desir/
(02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/discernement-les-elements-du-discernement-le-desir/

	Les éléments du discernement : le désir

