opusdei.org

Les éléments du
discernement : la
familiarité avec le
Seigneur

Lors de l'audience générale du
28 septembre, le pape Francois
poursuit son cycle catéchétique

sur le discernement, en parlant
de familiarité avec le Seigneur.

29/09/2022

Chers freres et sceurs, bonjour !

Nous reprenons les catécheses sur le
theme du discernement, - parce que



le sujet du discernement est tres
important pour savoir ce qui se passe
en nous ; des sentiments et des idées,
nous devons discerner d'ou ils
viennent, ou ils me ménent, a quelle
décision - et aujourd'hui nous nous
focalisons sur le premier de ses
éléments constitutifs, qui est la
priére. Pour discerner, nous devons
étre dans un environnement, dans
un état de prieére

La priére est une aide indispensable
au discernement spirituel, surtout
lorsqu'elle implique les affects,
permettant de s'adresser a Dieu avec
simplicité et familiarité, comme on
parle a un ami. C'est savoir aller au-
dela des pensées, entrer dans
l'intimité avec le Seigneur, avec une
spontanéité affectueuse. Le secret de
la vie des saints est la familiarité et la
confiance en Dieu, qui grandit en eux
et leur permet toujours plus
facilement de reconnaitre ce qui Lui
est agréable. La priere véritable est



la familiarité et la confiance avec
Dieu. Ce n'est pas réciter des prieres
comme un perroquet, bla bla bla,
non. La vraie priere est cette
spontanéité et cette affection avec le
Seigneur. Cette familiarité vainc la
crainte ou le doute que Sa volonté ne
soit pas pour notre bien, une
tentation qui traverse parfois nos
pensées et rend le coeur agité et
incertain ou amer, également.

Le discernement ne prétend pas a
une certitude absolue - n'est pas
chimiquement une méthode pure,
non, elle ne prétend pas a une
certitude absolue, car il s'agit de la
vie, et la vie n'est pas toujours
logique, elle comporte de nombreux
aspects qui ne peuvent étre enfermés
dans une seule catégorie de pensée.
Nous aimerions savoir avec précision
ce qu'il faut faire, et pourtant, méme
lorsque cela se produit, nous
n'agissons pas toujours en
conséquence. Combien de fois avons-



nous fait, nous aussi, l'expérience
décrite par l'apotre Paul qui dit ceci :
"Je ne fais pas le bien que je
voudrais, mais je commets le mal que
je ne voudrais pas." (Rm 7,19). Nous
ne sommes pas seulement faits de
raison, nous ne sommes pas des
machines, il ne suffit pas de recevoir
des instructions pour les exécuter :
les obstacles, comme les aides, pour
se décider pour le Seigneur sont
avant tout affectifs, du coeur.

Il est significatif que le premier
miracle accompli par Jésus dans
'Evangile de Marc soit un exorcisme
(cf. 1, 21-28). Dans la synagogue de
Capharnatim, il délivre un homme
du diable, le libérant de la fausse
image de Dieu que Satan suggere
depuis les origines : celle d'un Dieu
qui ne veut pas notre bonheur.
L'homme possédé, de ce passage de
'Evangile, sait que Jésus est Dieu,
mais cela ne l'amene pas a croire en



Lui. En fait, il dit : "Es-tu venu pour
nous perdre ?" (v. 24).

Beaucoup de gens, méme des
chrétiens, pensent la méme chose :
Jésus est peut-étre le Fils de Dieu,
mais ils doutent qu'il veuille notre
bonheur ; certains craignent méme
que prendre au sérieux sa
proposition, ce que Jésus nous
propose, signifie ruiner la vie,
mortifier nos désirs, nos aspirations
les plus fortes. Ces pensées nous
traversent parfois 'esprit : que Dieu
nous en demande trop, nous avons
peur que Dieu nous demande trop,
ou veuille nous enlever ce qui nous
est le plus cher. Que, en somme, il ne
nous aime pas vraiment. Au
contraire, lors de notre premiére
rencontre, nous avons vu que le
signe de la rencontre avec le
Seigneur est la joie. Quand je
rencontre le Seigneur dans la priére,
je deviens joyeux. Chacun de nous
devient joyeux, une chose belle. La



tristesse, ou la peur, en revanche,
sont des signes d'éloignement de Lui
Dieu : "Si tu veux entrer dans la vie,
observe les commandements", dit
Jésus au jeune homme riche (Mt
19,17). Malheureusement pour ce
jeune homme, certains obstacles ne
lui ont pas permis de réaliser le désir
qu'il avait dans son coeur, de suivre
de plus pres le "bon maitre". C'était
un jeune homme intéresse,
entreprenant, il avait pris l'initiative
de rencontrer Jésus, mais il était
aussi tres partagé dans ses affections,
pour lui la richesse était trop
importante. Jésus ne le force pas a se
décider, mais le texte note que le
jeune homme se détourne de Jésus "
triste " (v. 22). Qui s’éloigne du
Seigneur n’est jamais satisfait, méme
en ayant a leur disposition une
abondance de biens et de
possibilités.

Jésus ne vous oblige jamais a le
suivre, jamais. Jésus te fait connaitre



sa volonté, de tout son coeur il te fait
connaitre les choses, mais il te laisse
libre. Et c'est ce qu'il y a de plus beau
dans la priere avec Jésus : la liberté
que Lui il nous laisse. Au contraire,
quand nous nous éloignons du
Seigneur, nous restons avec quelque
chose de triste, quelque chose de
mauvais dans le coeur.

Discerner ce qui se passe en nous
n'est pas facile, car les apparences
sont trompeuses, mais la familiarité
avec Dieu peut doucement dissiper les
doutes et les craintes, rendant notre
vie toujours plus réceptive a sa
"douce lumiere", selon la belle
expression de saint John Henry
Newman. Les saints brillent de
lumiére réfléchie et montrent dans
les gestes simples de leur journée la
présence aimante de Dieu, qui rend
possible I'impossible. On dit que
deux conjoints qui ont vécu
ensemble longtemps en s'aimant
finissent par se ressembler. On peut



dire quelque chose de semblable de
la priere affective : de maniére
graduelle mais efficace, elle nous
rend toujours plus capables de
reconnaitre ce qui compte par
connaturalité, comme quelque chose
qui jaillit du fond de notre étre. Etre
en priere ne signifie pas dire des
paroles, des paroles, non ; étre en
priere signifie ouvrir le coeur a Jésus,
s'approcher de Jésus, laisser Jésus
entrer dans mon cceur et nous faire
sentir sa présence. Et 1a, nous
pouvons discerner quand c'est Jésus
et quand c'est nous avec nos pensées,
tres souvent loin de ce que Jésus
veut.

Demandons cette grace : vivre une
relation d'amitié avec le Seigneur,
comme un ami parle a un ami (cf. St
Ignace de L., Exercices spirituels, 53).
Je me souviens d'un vieux frere
religieux qui était le portier d'un
collége et qui, chaque fois qu'il le
pouvait, s'approchait de la chapelle,



regardait l'autel et disait : "Bonjour",
parce qu'il était proche de Jésus. Il
n'avait pas besoin de dire bla bla bla,
non : " bonjour, je suis proche de toi
et tu es proche de moi ". C'est la
relation que nous devons avoir dans
la priére : la proximité, la proximité
affective, comme des freres, la
proximité avec Jésus. Un sourire, un
simple geste et ne pas réciter des
paroles qui ne touchent pas le coeur.
Comme je le disais, parlez a Jésus
comme un ami parle a son ami. C'est
une grace que nous devons
demander les uns pour les autres :
voir Jésus comme notre ami, notre
ami le plus grand et notre ami fidele,
qui ne fait pas de chantage, et surtout
qui ne nous abandonne jamais,
meéme lorsque nous nous éloignons
de Lui.

Lui, il reste a la porte du cceur. "Non,
je ne veux rien savoir avec toi",
disons-nous. Et Lui, il reste
silencieux, il reste 1a, a portée de



main, a portée de coeur, car Lui, il est
toujours fidele. Allons de 1'avant avec
cette priere, disons la priere du
"bonjour”, la priére de saluer le
Seigneur avec le cceur, la priere de
I'affection, la priere de la proximité,
avec peu de paroles mais avec des
gestes et avec des ceuvres bonnes.
Merci.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ci/article/discernement-
les-elements-du-discernement-la-
familiarite-avec-le-seigneur/
(02/02/2026)


https://opusdei.org/fr-ci/article/discernement-les-elements-du-discernement-la-familiarite-avec-le-seigneur/
https://opusdei.org/fr-ci/article/discernement-les-elements-du-discernement-la-familiarite-avec-le-seigneur/
https://opusdei.org/fr-ci/article/discernement-les-elements-du-discernement-la-familiarite-avec-le-seigneur/
https://opusdei.org/fr-ci/article/discernement-les-elements-du-discernement-la-familiarite-avec-le-seigneur/

	Les éléments du discernement : la familiarité avec le Seigneur

