
opusdei.org

Les éléments du
discernement : la
familiarité avec le
Seigneur

Lors de l'audience générale du
28 septembre, le pape François
poursuit son cycle catéchétique
sur le discernement, en parlant
de familiarité avec le Seigneur.

29/09/2022

Chers frères et sœurs, bonjour !

Nous reprenons les catéchèses sur le
thème du discernement, - parce que



le sujet du discernement est très
important pour savoir ce qui se passe
en nous ; des sentiments et des idées,
nous devons discerner d'où ils
viennent, où ils me mènent, à quelle
décision - et aujourd'hui nous nous
focalisons sur le premier de ses
éléments constitutifs, qui est la 
prière. Pour discerner, nous devons
être dans un environnement, dans
un état de prière

La prière est une aide indispensable
au discernement spirituel, surtout
lorsqu'elle implique les affects,
permettant de s'adresser à Dieu avec
simplicité et familiarité, comme on
parle à un ami. C'est savoir aller au-
delà des pensées, entrer dans
l'intimité avec le Seigneur, avec une
spontanéité affectueuse. Le secret de
la vie des saints est la familiarité et la
confiance en Dieu, qui grandit en eux
et leur permet toujours plus
facilement de reconnaître ce qui Lui
est agréable. La prière véritable est



la familiarité et la confiance avec
Dieu. Ce n'est pas réciter des prières
comme un perroquet, bla bla bla,
non. La vraie prière est cette
spontanéité et cette affection avec le
Seigneur. Cette familiarité vainc la
crainte ou le doute que Sa volonté ne
soit pas pour notre bien, une
tentation qui traverse parfois nos
pensées et rend le cœur agité et
incertain ou amer, également.

Le discernement ne prétend pas à
une certitude absolue - n'est pas
chimiquement une méthode pure,
non, elle ne prétend pas à une
certitude absolue, car il s'agit de la
vie, et la vie n'est pas toujours
logique, elle comporte de nombreux
aspects qui ne peuvent être enfermés
dans une seule catégorie de pensée.
Nous aimerions savoir avec précision
ce qu'il faut faire, et pourtant, même
lorsque cela se produit, nous
n'agissons pas toujours en
conséquence. Combien de fois avons-



nous fait, nous aussi, l'expérience
décrite par l'apôtre Paul qui dit ceci :
"Je ne fais pas le bien que je
voudrais, mais je commets le mal que
je ne voudrais pas." (Rm 7,19). Nous
ne sommes pas seulement faits de
raison, nous ne sommes pas des
machines, il ne suffit pas de recevoir
des instructions pour les exécuter :
les obstacles, comme les aides, pour
se décider pour le Seigneur sont
avant tout affectifs, du cœur.

Il est significatif que le premier
miracle accompli par Jésus dans
l'Évangile de Marc soit un exorcisme
(cf. 1, 21-28). Dans la synagogue de
Capharnaüm, il délivre un homme
du diable, le libérant de la fausse
image de Dieu que Satan suggère
depuis les origines : celle d'un Dieu
qui ne veut pas notre bonheur.
L'homme possédé, de ce passage de
l'Évangile, sait que Jésus est Dieu,
mais cela ne l'amène pas à croire en



Lui. En fait, il dit : "Es-tu venu pour
nous perdre ?" (v. 24).

Beaucoup de gens, même des
chrétiens, pensent la même chose :
Jésus est peut-être le Fils de Dieu,
mais ils doutent qu'il veuille notre
bonheur ; certains craignent même
que prendre au sérieux sa
proposition, ce que Jésus nous
propose, signifie ruiner la vie,
mortifier nos désirs, nos aspirations
les plus fortes. Ces pensées nous
traversent parfois l'esprit : que Dieu
nous en demande trop, nous avons
peur que Dieu nous demande trop,
ou veuille nous enlever ce qui nous
est le plus cher. Que, en somme, il ne
nous aime pas vraiment. Au
contraire, lors de notre première
rencontre, nous avons vu que le
signe de la rencontre avec le
Seigneur est la joie. Quand je
rencontre le Seigneur dans la prière,
je deviens joyeux. Chacun de nous
devient joyeux, une chose belle. La 



tristesse, ou la peur, en revanche,
sont des signes d'éloignement de Lui
Dieu : "Si tu veux entrer dans la vie,
observe les commandements", dit
Jésus au jeune homme riche (Mt
19,17). Malheureusement pour ce
jeune homme, certains obstacles ne
lui ont pas permis de réaliser le désir
qu'il avait dans son cœur, de suivre
de plus près le "bon maître". C'était
un jeune homme intéressé,
entreprenant, il avait pris l'initiative
de rencontrer Jésus, mais il était
aussi très partagé dans ses affections,
pour lui la richesse était trop
importante. Jésus ne le force pas à se
décider, mais le texte note que le
jeune homme se détourne de Jésus "
triste " (v. 22). Qui s’éloigne du
Seigneur n’est jamais satisfait, même
en ayant à leur disposition une
abondance de biens et de
possibilités.

Jésus ne vous oblige jamais à le
suivre, jamais. Jésus te fait connaître



sa volonté, de tout son cœur il te fait
connaître les choses, mais il te laisse
libre. Et c'est ce qu'il y a de plus beau
dans la prière avec Jésus : la liberté
que Lui il nous laisse. Au contraire,
quand nous nous éloignons du
Seigneur, nous restons avec quelque
chose de triste, quelque chose de
mauvais dans le cœur.

Discerner ce qui se passe en nous
n'est pas facile, car les apparences
sont trompeuses, mais la familiarité
avec Dieu peut doucement dissiper les
doutes et les craintes, rendant notre
vie toujours plus réceptive à sa
"douce lumière", selon la belle
expression de saint John Henry
Newman. Les saints brillent de
lumière réfléchie et montrent dans
les gestes simples de leur journée la
présence aimante de Dieu, qui rend
possible l'impossible. On dit que
deux conjoints qui ont vécu
ensemble longtemps en s'aimant
finissent par se ressembler. On peut



dire quelque chose de semblable de
la prière affective : de manière
graduelle mais efficace, elle nous
rend toujours plus capables de
reconnaître ce qui compte par
connaturalité, comme quelque chose
qui jaillit du fond de notre être. Être
en prière ne signifie pas dire des
paroles, des paroles, non ; être en
prière signifie ouvrir le cœur à Jésus,
s'approcher de Jésus, laisser Jésus
entrer dans mon cœur et nous faire
sentir sa présence. Et là, nous
pouvons discerner quand c'est Jésus
et quand c'est nous avec nos pensées,
très souvent loin de ce que Jésus
veut.

Demandons cette grâce : vivre une
relation d'amitié avec le Seigneur,
comme un ami parle à un ami (cf. St
Ignace de L., Exercices spirituels, 53).
Je me souviens d'un vieux frère
religieux qui était le portier d'un
collège et qui, chaque fois qu'il le
pouvait, s'approchait de la chapelle,



regardait l'autel et disait : "Bonjour",
parce qu'il était proche de Jésus. Il
n'avait pas besoin de dire bla bla bla,
non : " bonjour, je suis proche de toi
et tu es proche de moi ". C'est la
relation que nous devons avoir dans
la prière : la proximité, la proximité
affective, comme des frères, la
proximité avec Jésus. Un sourire, un
simple geste et ne pas réciter des
paroles qui ne touchent pas le cœur.
Comme je le disais, parlez à Jésus
comme un ami parle à son ami. C'est
une grâce que nous devons
demander les uns pour les autres :
voir Jésus comme notre ami, notre
ami le plus grand et notre ami fidèle,
qui ne fait pas de chantage, et surtout
qui ne nous abandonne jamais,
même lorsque nous nous éloignons
de Lui.

Lui, il reste à la porte du cœur. "Non,
je ne veux rien savoir avec toi",
disons-nous. Et Lui, il reste
silencieux, il reste là, à portée de



main, à portée de cœur, car Lui, il est
toujours fidèle. Allons de l'avant avec
cette prière, disons la prière du
"bonjour", la prière de saluer le
Seigneur avec le cœur, la prière de
l'affection, la prière de la proximité,
avec peu de paroles mais avec des
gestes et avec des œuvres bonnes.
Merci.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/discernement-
les-elements-du-discernement-la-

familiarite-avec-le-seigneur/
(02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/discernement-les-elements-du-discernement-la-familiarite-avec-le-seigneur/
https://opusdei.org/fr-ci/article/discernement-les-elements-du-discernement-la-familiarite-avec-le-seigneur/
https://opusdei.org/fr-ci/article/discernement-les-elements-du-discernement-la-familiarite-avec-le-seigneur/
https://opusdei.org/fr-ci/article/discernement-les-elements-du-discernement-la-familiarite-avec-le-seigneur/

	Les éléments du discernement : la familiarité avec le Seigneur

