
opusdei.org

JUSTICE

1. Définition et fondement. 2.
Justice et accomplissement du
devoir propre. 3. Justice et droit
exercice des tâches
professionnelles. 4. Justice et
bien social. 5. Relation entre
justice et charité.

26/05/2024

1. Définition et fondement.

2. Justice et accomplissement du
devoir propre.

3. Justice et droit exercice des tâches
professionnelles.



4. Justice et bien social.

5. Relation entre justice et charité.

La réflexion chrétienne sur la justice
unit deux traditions : l’une classique,
telle qu'elle s'exprime dans la
philosophie grecque et le droit
romain, qui considère la justice en
référence directe aux relations au
sein de la société ; et l’autre, biblique,
qui la considère en référence aux
relations avec Dieu. Saint Josémaria
rejoint ces précédents, donnant à ses
considérations un accent qui lui est
propre, en cohérence avec son sens
profond de la valeur de la personne,
de chaque personne.

1. Définition et fondement

Ses études à la Faculté de droit de
l'Université de Saragosse ont donné à
saint Josémaria une fine mentalité
juridique, qui s'est développée et
perfectionnée lorsqu'il a dû
approfondir le droit canonique, tout



au long de l'itinéraire qu'a parcouru
l'Opus Dei en recherchant la
configuration canonique adaptée à
sa nature. Ses écrits montrent qu'il
connaissait bien le double sens avec
lequel on peut parler de justice :
objectif, c'est-à-dire le respect du
droit et, plus précisément, la réussite
effective d'une organisation
adéquate de la société et d'une
répartition équitable des biens ; et
subjectif, c'est-à-dire la disposition de
l'esprit qui pousse à obtenir la justice
concrètement et efficacement.

Sa manière de comprendre la justice
part de l'acception classique, «
donner à chacun ce qui lui est dû
» (AD 83), qui, dans sa brièveté,
exprime bien les caractéristiques
particulières de cette réalité :
l'existence de droits, de biens qui
sont dus à chaque personne ; et les
exigences qui en découlent en vue de
la réalisation effective du droit.
L'altérité et le caractère exigible



configurent l'action juste à partir de
sa dimension subjective, façonnant
l'autodétermination du sujet pour
l'accomplissement du bien complet
de l'autre. C'est pourquoi, en
décrivant la justice – conformément
à sa condition de vertu –, saint
Josémaria met l’accent sur son
enracinement dans l'intériorité de la
personne. être juste est une
condition qui précède et provoque
les œuvres de justice : « si nous
sommes justes, nous ferons
davantage attention à nos
engagements professionnels,
familiaux, sociaux… sans ostentation,
sans bruit, mais en travaillant avec
persévérance et en exerçant nos
droits, qui sont aussi des
devoirs" (AD 169).

L'expression « donner à chacun ce
qui lui est dû » est une note
distinctive de ce qu’on entend
habituellement par justice :
l'existence d'une égalité entre ce qui



est dû et ce qui est donné. Saint
Josémaria connaît bien cette
implication, mais il en précise le sens
lorsqu'il note que « l'égalité ne
signifie pas mettre tout le monde sur
le même pied » (S 601), car « la
justice ne se traduit pas uniquement
par la stricte observance des droits et
des devoirs, comme dans les
problèmes d’arithmétique, qui se
résolvent à force d’additions et de
soustractions » (AD 168). L'énoncé «
donner à chacun ce qui lui est dû »
n'exprime pas tout ce qu'implique la
justice et n'explicite pas non plus la
totalité de ce qui est nécessaire à
l'homme pour être juste : « la justice,
c’est donner à chacun ce qui lui est
dû ; mais j’ajouterai que cela ne suffit
pas » (AD 83).

Et « cela ne suffit pas » car cela ne
prend pas en compte la condition de
personne, et tout ce que la foi
chrétienne révèle sur la dignité de
l'homme en tant que personne. La



perspective personnelle, comprise à
la lumière de l'Évangile, conduit en
effet à la conclusion que « même si
chacun mérite beaucoup, il faut lui
donner davantage, parce que chaque
âme est un chef-d’œuvre de Dieu
» (AD 83). Par cette affirmation, saint
Josémaria indique la racine de la
vertu – le devoir de donner à chacun
ce qui lui est dû trouve son
fondement dans sa condition de
personne – et montre en même
temps que ce fondement est ancré
dans la relation essentielle de l'être
humain avec Dieu, qui, puisque
constitutive, établit une dignité
fondamentale commune à toutes les
personnes, qui est la base ultime,
théorique et pratique, de la justice
(AD 165).

Dans ses écrits et dans sa
prédication, saint Josémaria
présuppose ce que la justice, dans ses
diverses dimensions, peut exiger à
un moment donné :relations



interpersonnelles, contribution au
bien social, répartition équitable des
biens et des charges –Mais il va plus
loin et il développe, , les implications
concrètes qui découlent de la valeur
de la personne : c’est elle qui révèle
ce qui est nécessaire à la société pour
constituer un environnement
approprié à la dignité de l'homme, de
chaque homme. Il présente ainsi la
vertu de justice comme une force
qui, en dépassant ce qui est dû,
compris dans un sens restreint et
minimaliste, « nous pousse à nous
montrer reconnaissants, cordiaux,
généreux ; à nous comporter en amis
loyaux et honnêtes, aussi bien dans
les moments favorables que dans
l’adversité ; à observer les lois et à
respecter les autorités légitimes ; à
rectifier avec joie, lorsque nous nous
apercevons que nous nous sommes
trompés en abordant un problème
» (AD 169).



Et cela en tenant compte des
conditions de chaque personne. Dans
cette perspective, et comme un
exemple clair de l'adaptation au cas
concret que doit présenter la
pratique de la justice, saint Josémaria
parle du comportement maternel :
les mères « aiment tous leurs enfants
d’une tendresse identique, et cet
amour les pousse précisément à les
traiter différemment, avec une
justice inégale, puisque chacun
d’entre eux est différent des autres.
Eh bien, la charité perfectionne et
complète également la justice envers
nos semblables. En effet, elle nous
pousse à nous conduire de façon
inégale à l’égard de ceux qui ne sont
pas égaux, en nous adaptant à leurs
situations concrètes, pour mieux
communiquer notre joie à celui qui
est triste, la science à celui qui
manque de formation, l’affection à
celui qui se sent seul... » (AD 173).



Ces perspectives sont d'ailleurs en
parfaite continuité avec la charge
religieuse marquée qu'ont les termes
« justice » et « juste » dans la Bible : «
juste » est « l'homme bon » parce
qu'il accomplit la loi divine (Pr 10,
28 ; Sg 3, 10 ; etc. ) ; le « juste » par
excellence sera le Messie (Is 45, 8 ;
53 ; Sg 2, 18) ; « l’homme qui est juste
(...) observe le droit et la justice » (Ez
18, 5) ; justice et sainteté sont
synonymes (cf. Mt 3, 15 ; 5, 6-10 ; 6,
1-33 ; 15, 20 ; 21, 32) ; « juste » est
l'homme bon, fidèle à Dieu (cf. Mt 23,
34 ; Lc 1, 6 ; Ac 10, 22 ; 2 P 2, 8 ; le «
juste » par excellence est Jésus-Christ
(cf. Mt 27, 19 ; Lc 23, 47 ; Ac 3, 14). De
la réflexion biblique, saint Josémaria
est parvenu à une compréhension
profonde de ce que la justice
humaine est inséparable de la droite
relation avec le Transcendant : «
pour un Hébreu, juste veut dire
pieux, serviteur irréprochable de
Dieu, fidèle à la volonté divine ;
d'autres fois, juste veut dire bon et



charitable avec le prochain. En un
mot, le juste est celui qui aime Dieu
et démontre cet amour en
accomplissant ses commandements
au service de ses frères, les hommes
» (QCP 40).

La perception de l'inséparabilité
entre ce qui est dû à Dieu (L'adorer,
Lui obéir et L'aimer ; Lui donner tout
ce que nous sommes et pouvons, car
tout est à Lui) et ce que doit être la
justice à l'égard des hommes (non
seulement donner à chacun selon
son dû, mais le valoriser et
l'apprécier en tant que personne),
constitue un élément essentiel de la
doctrine de saint Josémaria : « Celui
qui désire être juste aux yeux de
Dieu, fait tout pour que la justice se
réalise parmi les hommes, non
seulement pour ne pas laisser
bafouer le nom de Dieu, mais aussi
parce qu’être chrétien veut dire
assumer toutes les nobles aspirations
que l'on trouve dans le cœur de



l'homme. En paraphrasant un texte
célèbre de l'apôtre Jean, on peut dire
que celui qui se dit juste envers Dieu,
sans l'être envers les autres hommes,
est un menteur, et que la vérité n'est
pas en lui » (QCP 52).

2. Justice et accomplissement du
devoir de chacun

Il existe de nombreuses manières de
contribuer à la réalisation de la
justice, car il existe de multiples
manières de contribuer
personnellement à la conformation
des relations interpersonnelles et des
sociétés à ce qui est juste. C'est
précisément pour cette raison que le
désir d'être des personnes justes, des
personnes qui pratiquent la justice,
représente un potentiel créatif très
varié, de grande valeur, et essentiel
pour résoudre les innombrables
questions que soulève la coexistence
humaine.



Comme conséquence logique de cette
prémisse, saint Josémaria enseigne
que la pratique de la justice
implique, avant tout,
l'accomplissement de ses propres
devoirs. D'un côté ceux qui dérivent
des contrats et conventions adoptés,
un point auquel il a personnellement
veillé à l'extrême, comme en ont
témoigné – c'est un exemple parmi
d'autres – les personnes qui ont
participé à la construction des
bâtiments du siège central de l'Opus
Dei à Rome : ce furent – à la fin des
années 40 et durant les années 50 –
des moments de difficultés
économiques ; mais il ne consentit
jamais à retarder le paiement des
salaires des ouvriers, quitte à se
priver de nourriture lui-même. Et à
côté de ces devoirs, tous les autres :
ceux liés à l'attention familiale, au
travail et aux implications qu'il
comporte, ou liés à la communauté
de voisins, aux amis, ou aux
initiatives relatives à la promotion



du bien commun, ou encore ceux liés
à l'utilisation des biens, etc.

Les vertus montrent leur profondeur
non seulement dans les situations
extraordinaires, mais aussi dans les
occasions normales de la vie (cf. AD
124). C'est ce qu'exigent la dignité de
l'être humain et, chez un chrétien, la
vocation universelle à la sainteté –
aimer comme Dieu aime (cf. Mt 5, 48)
– et l'invitation à placer le Christ au
sommet des réalités humaines (cf. Jn
12,32). L'immense majorité des
hommes est appelée par Dieu à
développer dans ce monde une tâche
qui n'a pas d'éclat particulier, à agir
comme sel ou levain, qui ne se voient
pas, mais qui donnent saveur à
l'ambiance. Et cela implique de
répondre aux invitations que Dieu «
nous adresse à travers les obligations
de notre vie courante : dans notre
devoir d'état, dans notre profession,
dans notre travail, dans notre
famille, dans nos relations sociales,



dans nos propres souffrances et dans
celles des autres, dans l'amitié, dans
notre désir de réaliser ce qui est bon
et juste » (QCP 17). Partant de cette
approche réaliste qui conduit à
valoriser l'existence ordinaire, saint
Josémaria a compris que la première
exigence de justice est de sanctifier
les devoirs quotidiens., Cela donnera
une continuité à ce témoignage de
vie qui a marqué le christianisme
depuis ses premiers jours et suscitait
l'admiration des païens devant la
fraternité chrétienne en observant la
justice et la charité incarnées dans la
conduite des croyants. (cf.
TERTULLIEN, Apologeticum, 39).

L'exigence d'être juste toujours et en
tout rappelle que pratiquer la
justicene se limite pas à ne pas voler
ni endommager les biens d'autrui,
mais va beaucoup plus loin : on
pratique la justice non seulement
pour favoriser une répartition
adéquate des richesses, mais aussi



pour la diffusion des biens spirituels.
Saint Josémaria s'exclame : « quelle
pauvre idée se font de la justice ceux
qui la réduisent à une simple
distribution des biens matériels !
» (AD 169). La justice inclut
également – comme exigence
fondamentale – tous les droits de la
personne humaine : le droit à la vie,
le droit d'accéder à la culture, le droit
de vivre selon sa bonne conscience
(cf. AD 67, 171 ; Entretiens 29), le
respect de la réputation (cf. C 443 ;
QCP 69), de la vérité (cf. AD 83), de
l’intimité, etc.

3. Justice et droit exercice des
tâches professionnelles

Saint Josémaria a toujours considéré
l'ardeur dans l'exercice du travail
professionnel comme un champ
privilégié pour l'exercice de la justice
(cf. Entretiens 10). Pour cette raison,
il dit : « Je ne crois pas en la justice
des paresseux, car, livrés à leur dolce



far niente, comme on dit dans ma
chère Italie, ils manquent, et parfois
gravement, au principe d’équité le
plus fondamental : celui du travail.
» (AD 169).

L'exercice de toute tâche digne et
noble au plan humain est le canal
ordinaire par lequel chaque
personne peut collaborer à la
construction d'un monde plus juste
(cf. Entretiens 55). « Un homme qui a
la foi, et qui exerce une profession
intellectuelle, technique ou
manuelle, est et se sent uni aux
autres, avec les mêmes devoirs, avec
le même désir de s'améliorer, avec la
même soif d'affronter les mêmes
problèmes et d'en trouver la solution
» (QCP 53). Même les années de
préparation à la vie professionnelle
impliquent une sérieuse obligation
de justice au service de Dieu et des
autres citoyens, de la famille et de la
société (cf. C 334, 336, 347 ; S 482).



Saint Josémaria considère le travail
non pas dans une perspective
purement ascétique (remède contre
l'oisiveté et d'autres vices et limites)
ni dans une perspective simplement
morale (devoir d'état) (cf. ILLANES,
2001, pp. 45-46). Prenant pour toile
de fond l'œuvre de création et reliant
le travail à la rédemption opérée par
le Christ, il le présente comme une
réalité sanctifiable et sanctifiante –
transformante –, source de justice
sociale (cf. QCP 47). « Je ne connais
pas de meilleur chemin pour être
juste qu’une vie de don de soi et de
service » (AD 173).

Le travail sanctifié s'accomplit
conformément aux exigences de la
morale chrétienne et met en pratique
la solidarité, vertu par laquelle un
effort constant est maintenu pour
contribuer au bien commun, sans
penser uniquement ou
exclusivement à son propre bénéfice.
« Nous ne devons pas oublier que



Dieu a créé l’homme ut operaretur
(Gn 2, 15), pour travailler, et que tous
les autres, notre famille, et notre
nation, l’humanité entière,
dépendent aussi de l’efficacité de
notre labeur » (AD 169). « Pour
sanctifier sa profession, il faut avant
tout bien travailler, avec tout le
sérieux humain et surnaturel
nécessaire. (...) C'est pourquoi je puis
vous indiquer, pour votre travail,
cette devise : pour servir, servir
» (QCP 50).

4. Justice et bien social

Saint Josémaria conçoit la justice
comme une exigence de la
coexistence humaine, comme un
principe qui règle le cadre des
institutions dans lesquelles les
individus se développent, et donc
une vertu qui renvoie non seulement
aux relations interpersonnelles, mais
aussi à la société en tant que telle. Sa
formation juridique, son sens



personnel de la justice et la
reconnaissance de l'union
intrinsèque qui existe entre la justice
envers rapport à Dieu et la justice
envers les hommes, l'ont amené à
percevoir fortement que « la volonté
d'exiger ce qui vous est dû ne doit
pas provenir de l'égoïsme et de
l'individualisme », mais plutôt de
l’amour.Par conséquent, « on n'aime
pas la justice si l'on n'aime pas que
les autres, eux aussi, en bénéficient
» (QCP 52). C'est pourquoi « quand il
est pénétré de l'amour de Dieu, le
chrétien n'est pas, lui non plus,
indifférent au sort des autres
hommes, et sait traiter tout le monde
avec respect. Mais que vienne à
disparaître cet amour, et ce même
chrétien risque d'exercer une
pression fanatique et acharnée sur la
conscience des autres » (QCP 67).

Dans les relations avec les autres, la
responsabilité sociale se traduira par
« nous comporter comme des enfants



de Dieu avec les enfants de Dieu
» (QCP 36), c'est ce que sont tous les
hommes. Ainsi saint Josémaria
souligne le devoir de conscience « de
ne pas juger autrui, de ne pas
l'offenser, ne serait-ce que par le
doute, de noyer le mal dans une
abondance de bien, en répandant
autour de nous la loyauté, la justice
et la paix dans les relations
humaines » (QCP 72). Il souligne que
la fraternité s'occupe du frère dans le
besoin : « Il faut que les problèmes
des autres soient nos problèmes ; la
fraternité chrétienne doit être
profondément ancrée dans nos âmes,
de sorte que personne ne nous soit
indifférent » (QCP 145). « J’ignore si
le fait qu’il y ait des classes sociales
est irrémédiable (...). Pensez ce que
vous voudrez dans toutes les
matières que la Providence a laissées
à la discussion libre et légitime des
hommes. Mais ma condition de
prêtre du Christ me met dans
l’obligation de remonter plus haut,



de vous rappeler que, en tout état de
cause, nous ne pourrons jamais
cesser d’exercer la justice, et si
besoin est, avec héroïsme » (AD 170).
Pour cette raison, « nous devons
défendre le droit de tout homme à
vivre, à posséder ce dont il a besoin
pour mener une existence digne, le
droit à travailler et à se reposer, à
choisir un état, à fonder un foyer, à
mettre des enfants au monde dans le
mariage et à pouvoir les élever, à
traverser avec sérénité les périodes
de maladie et la vieillesse, à accéder
à la culture, à s’associer aux autres
citoyens pour parvenir à des fins
licites et, au premier chef, le droit à
connaître et à aimer Dieu en toute
liberté, car la conscience, si elle est
droite, découvrira les traces du
Créateur en toute chose » (AD 171).

En regardant autour de lui avec
réalisme, saint Josémaria décrit avec
des lignes parfois dures l'existence de
problèmes et d'injustices : « Tant de



siècles de coexistence entre les
hommes et tant de haine encore, tant
de destruction, tant de fanatisme,
accumulés dans le regard de ceux qui
ne veulent point voir et dans le cœur
de ceux qui ne veulent point aimer.
Les biens de la terre répartis entre
quelques-uns ; les biens de la culture
enfermés dans les cénacles. Et au-
dehors, la faim de pain et de savoir,
et les vies humaines, pourtant
saintes, puisque venant de Dieu,
traitées comme de simples choses,
comme des éléments d'un calcul
statistique » (QCP 111). Dans le texte
qui vient d'être cité, et dans d'autres
analogues, il emploie des mots forts,
qui n'étaient jamais simplement
descriptifs, mais invitaient toujours à
l'action, une action sociale qui ne
restait pas seulement dans les mots
et les intentions, mais aspirait à
modeler le style effectif de l'existence
humaine dans le monde, pour
éclairer l'organisation et le



développement de la société selon la
justice (cf. QCP 145).

« Vous pensez peut-être – affirmait-il
dans une homélie – à tant d'injustices
auxquelles on ne porte nul remède, à
ces abus qui restent impunis, à ces
situations injustes qui se
transmettent d'une génération à
l'autre sans que l'on songe à leur
apporter une solution radicale ». Et
tout de suite après, il poursuivait : en
tant que prêtre, « je ne peux vous
proposer une manière concrète de
résoudre ces problèmes », mais « il
est de mon devoir de vous rappeler
(...) [qu'] un homme ou une société
qui demeure passif devant les
tribulations ou les injustices, qui ne
s'efforce pas de les soulager, n'est pas
à la mesure de l'amour du Cœur du
Christ. Les chrétiens — tout en
conservant leur liberté d'étudier et
de mettre en œuvre différentes
solutions, en fonction d'un
pluralisme légitime —, doivent avoir



en commun ce même désir de servir
l'humanité. Sinon, leur christianisme
ne sera pas la Parole et la Vie de
Jésus : ce sera un déguisement, une
mascarade devant Dieu et devant les
hommes » (QCP 167).

5. Relation entre justice et charité

La justice ne peut être séparée de la
charité, puisque Dieu est amour (cf. 1
Jn 4, 8), et dans la charité se résume
toute la Loi (cf. Mt 7, 12 ; Lc 6, 17-38 ;
Mc 12, 28-34 ). La justice est liée à la
charité, non seulement parce que la
charité est la forme de toutes les
vertus (cf. S.Th. II-II, q. 23, a. 8), mais
d'une manière particulière et
spécifique. « Si nous voulons aider
les autres, nous devons les aimer —
j'insiste — d'un amour fait de
compréhension, de don de soi,
d'affection et d'humilité volontaire.
Alors nous comprendrons pourquoi
le Seigneur a choisi de résumer toute
la Loi en ce double commandement



qui n'en fait, en réalité, qu'un seul et
unique : l'amour de Dieu et l'amour
du prochain, de tout notre cœur
» (QCP 167).

Dans les enseignements de saint
Josémaria, la justice et la charité
envers les autres se déploient
harmonieusement dans l'existence
concrète du chrétien. Il l'illustre par
exemple dans une homélie sur saint
Joseph, suggérant que dans son
travail, et en homme juste, « saint
Joseph devait demander,
normalement, ce qui était
raisonnable, ni plus ni moins ; il
devait savoir exiger ce qui, en justice,
lui était dû, car être fidèle à Dieu ne
suppose pas de renoncer à des droits
qui sont en réalité des devoirs :
Joseph devait demander ce qui lui
revenait, car c'était du fruit de ce
travail qu'il nourrissait la famille que
Dieu lui avait confiée ». Mais, ajoute-
t-il, « parfois, quand il s'agissait de
personnes plus pauvres que lui,



Joseph devait accepter pour salaire
quelque chose de peu de valeur, qui
pût laisser aux autres la satisfaction
de penser qu'ils l'avaient payé » (QCP
52).

Si, à l'occasion, comme le montre
l'exemple qui vient d'être cité, la
charité peut conduire à ne pas exiger
tout ce qui pourrait être réclamé en
justice, dans une autre perspective –
celle de celui qui est appelé à
accomplir son devoir – il est clair que
l'appel à la charité ne dispense pas
de l'accomplissement de la justice.
C'est pourquoi saint Josémaria a
rappelé plus d'une fois que les droits
peuvent aussi être des devoirs (cf. C
603 ; AD 169) et a souligné que la
conscience de sa condition d'enfant
de Dieu pousse le chrétien « à tout
orienter vers le Seigneur et, en même
temps, à donner à son prochain ce
qui lui revient en toute justice » (AD
165). « La charité, sorte d’excès
généreux de la justice, veut d’abord



que l’on accomplisse son devoir : on
commence par ce qui est juste ; on
continue par ce qui est le plus
équitable... » (AD 173), afin qu'ainsi,
seulement ainsi, dans le plein respect
de la justice, l'on puisse vraiment
accéder à l'amour. Et il en va de
même pour une autre vertu,
étroitement liée à la charité : la
miséricorde. Car la miséricorde,
lorsqu'elle est authentique,
lorsqu'elle implique une véritable
reconnaissance de la nécessité
soufferte par l'autre, « n’en reste pas
à une froide attitude de compassion :
la miséricorde s’identifie avec la
surabondance de la charité, qui
amène avec elle la surabondance de
la justice » (AD 232).

Ces réflexions mettent en évidence la
complémentarité entre la justice et la
charité, qui dans la vie pratique se
présupposent l'une l'autre (cf. AD
173). La charité exige
l'accomplissement de la justice



comme reconnaissance de la dignité
et des droits d'autrui ; la justice est,
en ce sens, une condition
permanente de l'authenticité de la
charité. Et, à son tour, la charité –
une vertu qui nous amène à
considérer l'autre comme un « alter
ego », comme un autre moi qu'il faut
aimer comme une image de Dieu et
frère du Christ – aide à pratiquer la
justice, et lui permet d'atteindre la
plénitude à laquelle elle est appelée à
tendre, en tant que vertu qui régule
le respect du droit et de la dignité de
la personne humaine.

Thèmes connexes : Charité ; Devoirs
d'état ; Fidélité ; Solidarité ; Travail,
Sanctification du ; Véracité.

Bibliographie : AD 154-174 ; ECP
67-74, ECP 180-226 ; CECH passim
JUAN PABLO II, Cart. Enc. Dives in



misericordia 1980 ; Jean-Luc
CHABOT, « Liberté et politique dans
les écrits du bienheureux Josemaría
Escrivá »,en Antonio MALO (ed.) LA
DIGNITÀ DELLA PERSONA UMANA,
Roma, EDUSC, 2003, pp. 143-167 ;
Javier ECHEVARRÍA Memoria del
Beato Josemaría Escrivá. Entrevista
con Salvador Bernal, Madrid, Rialp,
2000 ; José Luis ILLANES,
“Responsabilidad social, justicia,
caridad”, en ID. Existencia cristiana y
mundo. Jalones para una reflexión
teológica sobre el Opus Dei,
Pamplona, EUNSA, 2003, pp. 215-278
ID. La santificación del trabajo. El
trabajo en la historia de la
espiritualidad, Madrid, Palabra,
200110 rev. y act. ; Josef PIEPER Las
virtudes fundamentales, Madrid,
Rialp, 1997 ; Belén RAMÍREZ, “El
contenido de los derechos humanos y
su carácter universal”, en Antonio
MALO (ed.) LA DIGNITÀ DELLA
PERSONA UMANA, Roma, EDUSC,
2003, pp. 199-298 ; Maria Adelaide



RASCHINI, “Tutto l’uomo, tutto il
mondo”, en Santi nel mondo. Studi
sugli scritti del beato Josemaría
Escrivá, Ares, Milano, 1992 pp.
194-222 ; S.Th. II-II, q. 58.

Maria Aparecida FERRARI

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-
justice/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-justice/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-justice/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-justice/

	JUSTICE

