
opusdei.org

IDENTIFICATION AU
CHRIST

1. Suivre, Imiter, S’identifier. 2.
Notions de fond. 3. Contenu de
l'identification. 4. Le modèle de
Marie.

19/11/2023

1. Suivre, Imiter, S’identifier.

2. Notions de fond.

3. Contenu de l'identification.

4. Le modèle de Marie.



La formule « s’identifier au Christ »
et sa dérivée « identification au
Christ » sont utilisées habituellement
par saint Josémaria comme
expression de l'horizon authentique
de la vie chrétienne. Cette vie
consiste en effet, et c'est là sa
grandeur et son mystère, en une
croissance progressive du baptisé
par la grâce et sa propre
correspondance dans la
conformation initiée
surnaturellement dans le Baptême
(cf. Rm 8, 29) avec le Fils de Dieu fait
Homme, le Rédempteur de
l'humanité. La présence répétée de
ces formules dans les écrits de saint
Josémaria est un signe indicatif de
l'enracinement de la notion
correspondante dans sa pensée
théologico-spirituelle. L'identification
au Christ constitue sans aucun doute
pour notre auteur le but et la
substance de l'être chrétien et aussi,
par conséquent, la raison même de la
lutte pour la sainteté. Et tout cela



(identification, but, substance,
sainteté, lutte) est considéré à la
lumière particulière de l'esprit de
l'Opus Dei dans le scénario de la vie
quotidienne et du travail ordinaire
du « chrétien courant ».

1. Suivre, imiter, s’identifier

En suivant la tradition spirituelle de
l'Église, saint Josémaria enseigne que
le chemin spécifique de
développement de la vie chrétienne
trouve son unité dans le fait de
suivre et d’imiter le Christ. Les textes
dans lesquels il mentionne ces
notions, ensemble ou séparément,
sont abondants. Les contenus de
celles-ci tendent à s'unifier, ou pour
ainsi dire à se fondre, tout en
atteignant leur plénitude de sens
dans la notion d'identification au
Christ. C'est cette notion – toujours
éclairée par les lumières
fondamentales de l'esprit de
fondation : sainteté, travail et devoirs



ordinaires, mission apostolique – qui
occupe une place privilégiée dans
son enseignement sur la vie
chrétienne.

Dans une telle notion, d'autres
formules conceptuelles dont saint
Josémaria faisait un usage fréquent
pour nommer et définir le fidèle
chrétien, comme alter Christus (un
autre Christ) et ipse Christus (le
Christ lui-même), trouvent leur
fondement et leur place théologico-
spirituelle. De son expérience
spirituelle découle cette
considération : « Si nous lui sommes
fidèles, Jésus-Christ reproduit sa vie
dans la vie de chacun d’entre nous,
d’une manière ou d’une autre, tant
dans son processus interne — la
sanctification — que dans notre
conduite extérieure » (F 418). D'où
son affirmation : « Dans la vie
spirituelle, il n'y a pas de nouvelle
époque à laquelle il faudrait
parvenir. Tout a déjà été donné dans



le Christ, qui est mort, qui est
ressuscité, qui vit et demeure
toujours. Mais il nous faut nous unir
à Lui par la foi, en laissant sa vie se
manifester en nous, afin que l'on
puisse dire que chaque chrétien est
non plus alter Christus, mais ipse
Christus, le Christ lui-même ! » (QCP
104).

Si la première de ces formules, alter
Christus – également présente dans
la tradition doctrinale et spirituelle
de l'Église – fait allusion à la
configuration baptismale du chrétien
au Christ (puisque chaque baptisé est
ontologiquement semblable au
Christ), la seconde, ipse Christus,
propre à saint Josémaria, indique
plutôt le fruit de la croissance de
cette configuration comme effet de la
conjonction entre la grâce et la
correspondance à la grâce, ainsi que
l'efficacité apostolique qu'elle
entraîne. L'alter Christus (c'est-à-dire
le fidèle chrétien au sens plein du



terme : laïc ou ministre, homme ou
femme), qui coopère librement à
l'action de l'Esprit Saint dans son
âme et répond à la mission
apostolique reçue, est non seulement
ontologiquement un autre Christ,
mais l’est aussi opérationnellement
et, surtout, efficacement. L'image du
Christ en lui devient de plus en plus
semblable au Modèle, tant dans son
être que dans son agir, avec
l'efficacité correspondante dans
l'ordre du salut. Spirituellement, par
son identification ontologique et
opérative progressive au Fils de Dieu,
il est de plus en plus ipse Christus, le
Christ lui-même : le Christ agit
efficacement par le témoignage, la
parole et l'action apostolique de celui
qui est son image. Nous reviendrons
sur ces idées dans les paragraphes
suivants.

Dans les écrits de saint Josémaria, la
notion que nous étudions apparaît
sous différentes formulations :



identification, s'identifier, identifié...
au Christ. Bien que nous citions
différents passages dans les pages
suivantes, historiquement parlant sa
présence est particulièrement
intéressante au point 947 de Chemin
où l'on peut lire : « Tu t’effarais de
me voir approuver le manque d’“
uniformité ”, dans cet apostolat
auquel tu travailles. Et je t’ai dit :
Unité et variété. — Vous devez être
aussi différents que le sont entre eux
les saints du paradis, dont chacun a
ses traits personnels et singuliers. —
Et en même temps, vous devez être
entre vous aussi ressemblants
qu’eux, car ils ne seraient pas saints
si chacun ne s’était pas identifié au
Christ ».

Ce texte, dans lequel saint Josémaria
établit la synonymie entre « être un
saint » et « s'être identifié au Christ »,
provient à son tour – comme le
montre CECH, p. 1008 – d'un passage
de ses Notes Intimes daté du 24



décembre 1931. Le fait est important
pour au moins deux raisons : a) à
cause de la profondeur théologique
d'une telle synonymie qui, exprimée
en ces termes, n'est pas du tout
courante dans la littérature
spirituelle du premier tiers du XXe
siècle ; et b) parce qu'elle nous
permet de comprendre –
précisément parce qu'elle remonte à
une période aussi ancienne – que
saint Josémaria, dès le début de sa
mission fondatrice, a compris le sens
théologique de la sainteté chrétienne
en termes d'« identification au Christ
». C'est ainsi qu'il le formulera
toujours dans ses écrits (voir, par
exemple, Entretiens 70, 72 & 91 ; QCP
106 & 110 et tant d'autres).

Comment saint Josémaria en est-il
venu à établir et à formuler ainsi une
corrélation entre la sainteté et
l'identification au Christ qui était
inédite dans les années 30 ? Nous ne
pouvons pas donner de raisons



catégoriques, mais il est possible de
penser que derrière cette corrélation,
également soutenue par des lumières
charismatiques spécifiques, se cache
une lecture méditée de la doctrine
paulinienne – surtout dans Romains,
Éphésiens et Galates – sur l'élection
des chrétiens dans le Christ pour être
saints et sur le don de l'adoption
filiale. C'est ce que semblent
impliquer, par exemple, certaines
paroles prononcées par saint
Josémaria en 1963, où l'on voit que la
sainteté filiale et héroïque à laquelle
il a été appelé est comprise par lui
comme une identification amoureuse
au Christ sur la Croix. Il l’énonce
ainsi :

« Quand le Seigneur me donnait ces
coups, vers l'année trente et un, je ne
comprenais pas. Et soudain, au
milieu de cette grande amertume, ces
mots : tu es mon fils (Ps 2,7), tu es le
Christ. Et je ne pouvais que répéter :
Abba, Pater, Abba, Pater, Abba, Abba,



Abba ! Maintenant, je le vois sous un
jour nouveau, comme une nouvelle
découverte : comme on voit, au fil
des années, la main du Seigneur, de
la Sagesse divine, du Tout-Puissant.
Tu m'as fait comprendre, Seigneur,
qu'avoir la Croix, c'est trouver le
bonheur, la joie. Et la raison – je la
vois plus clairement que jamais – est
la suivante : avoir la Croix, c'est
s'identifier au Christ, être le Christ, et
donc être enfant de Dieu. (...) La
Croix : le Christ est là, et tu dois te
perdre en Lui ! Il n'y aura plus de
douleur, plus de fatigue. Tu ne dois
pas dire : Seigneur, je ne peux pas
continuer, je suis un misérable....
Non, ce n'est pas vrai ! Sur la Croix,
tu seras le Christ, et tu te sentiras
enfant de Dieu, et tu t’exclameras :
Abba, Pater ! quelle joie de te
rencontrer, Seigneur » (cité dans
Aranda, 2001, pp. 16 et 249).

Vouloir s'identifier au Christ signifie
désirer une pleine union spirituelle



avec Lui : avec sa volonté, avec son
don de soi, avec sa Croix. C’est le fruit
et la manifestation de l'amour. «
L’amour cherche l’union,
l’identification avec la personne
aimée. En nous unissant au Christ,
nous serons pris du désir de le
seconder dans cette vie de
renoncement, d’aimer sans mesure
et de nous sacrifier jusqu’à la mort »
(AD 236). L'identification au Christ
dont parle saint Josémaria –
imparfaite dans cette vie et ouverte à
une croissance qui n'atteindra sa
plénitude qu'au ciel – pourrait être
exprimée comme la réalisation
progressive de la vie du chrétien
dans le Christ comme le Christ vit en
lui (cf. Ga 2, 20).

En ce sens, si nous appelons «
personnalité » l'ensemble des traits
dans l'unité desquels se reflète en
quelque sorte la partie la plus intime
et la plus incommunicable de chaque
personne, les deux phrases de saint



Josémaria que nous reproduisons ci-
après nous aident à comprendre la
profondeur de sa pensée sur la
notion que nous étudions : «
D’accord, tu dois avoir une
personnalité, mais la tienne doit
tendre à s’identifier à celle du Christ
» (F 468). « Seigneur, (…) fais que le
fond de ma personnalité soit de
m'identifier à Toi » (QCP 31).

2. Notions de fond

Les clés théologiques et spirituelles
de l'identification au Christ dans
l'enseignement de saint Josémaria
doivent être saisies en
approfondissant son enseignement
sur le chrétien en tant qu'alter
Christus, ipse Christus. C'est dans ce
contexte qu'elles doivent être
trouvées et méditées. Nous exposons
ci-après les aspects fondamentaux,
selon nous, de cette question.

Le fidèle chrétien, grâce aux dons
baptismaux, est ontologiquement



capable d'être un autre Christ, et il
est aussi appelé à l'être
volontairement en coopérant avec la
grâce. Il a reçu une configuration
surnaturelle au Fils de Dieu fait
homme (il est à son image) dans
laquelle il doit continuer à grandir
tout au long de sa vie (en croissant
dans sa ressemblance), en s'unissant
toujours plus étroitement au Christ
sous la conduite de l'Esprit Saint, par
l'amour, et en s'exerçant à
l'accomplissement de sa propre
mission apostolique. Assimilé ainsi
au Rédempteur, il participe aussi –
par le dynamisme de la grâce – à son
efficacité salvatrice : le Christ,
présent en son image par la grâce –
présent dans l'alterChristus – agit
non seulement en lui par le moyen
de l'Esprit Saint, mais aussi avec lui
et par lui. L'alter Christus, en vertu
de cette assimilation et de cette
participation qu’il doit continuer à
accroître par la grâce et par ses
œuvres, peut aussi être appelé ipse



Christus, le Christ lui-même. Il l'est
en effet, de manière participée, dans
la mesure où il est son image dans
laquelle le Fils de Dieu est présent et
par laquelle il continue en quelque
sorte de « passer » parmi les hommes
avec son efficacité salvifique. Saint
Josémaria aime contempler ce «
passage » salvifique du Christ à
travers les chrétiens qui, unis à lui
par l'amour, rendent l’efficacité du
salut présente dans l'ici et
maintenant de l'histoire, par leur
activité ordinaire sanctifiée et le sens
apostolique de leur mission. « La vie
courante et ordinaire n'est pas chose
de peu de valeur : tous les chemins
de la terre peuvent être l'occasion
d'une rencontre avec le Christ, et Il
nous invite à nous identifier à Lui
pour accomplir – à l'endroit où nous
sommes – sa mission divine » (QCP
110).

La doctrine spirituelle de saint
Josémaria, intensément



christocentrique, a un fondement
théologique solide dans l'unité
inséparable dans le Christ entre la
personne et la mission. Comme nous
le lisons dans l'un de ses ouvrages : «
Il n'est pas possible de séparer, chez
le Christ, son être de Dieu-Homme de
sa fonction de Rédempteur. Le Verbe
s'est fait chair et Il est venu sur la
terre ut omnes homines salvi fiant,
pour sauver tous les hommes. Avec
nos misères et nos limitations
personnelles, nous sommes d'autres
Christs, le Christ Lui-même et nous
aussi sommes appelés à servir tous
les hommes » (QCP 106). On trouve
une formulation similaire dans ces
mots : « Il n'est pas possible de
séparer la vie intérieure et
l'apostolat, comme il n'est pas
possible de séparer chez le Christ son
être de Dieu fait homme et sa
fonction de Rédempteur » (QCP 122).
L'important principe christologique
invoqué ici, et les conséquences
spirituelles qui en découlent,



jaillissent des racines les plus
profondes du Nouveau Testament et
sont présents sous une forme ou une
autre dans toute la tradition
théologique et spirituelle. Il s'agit
d'un principe christologique
important qui a de nombreuses
conséquences spirituelles et
apostoliques.

L'inséparabilité dans le Christ entre
l'être et la fonction, ou entre la
personne et la mission, constitue
dans la pensée de saint Josémaria
une profonde conviction doctrinale
et est, en même temps, un principe
fondateur – on pourrait même dire
structurel – de sa contemplation du
mystère du Christ. Le fondement
révélé est paulinien et johannique :
le Fils de Dieu s'est fait homme pour
racheter les hommes (pour les
libérer du péché, pour les élever à la
condition de fils du Père), et il les a
rachetés parce qu'il est le Fils de Dieu
fait homme. L'être et la fonction (la



personne et la mission) forment dans
le Christ une unité inséparable qui,
comme telle, doit être considérée en
elle-même et de manière participée
dans le chrétien, alter Christus, ipse
Christus, appelé, comme le Maître, à
se donner au service de la
rédemption de l'humanité. En
d'autres termes, la vie du chrétien
dans le Christ a toujours pour saint
Josémaria un sens apostolique
ultime : poursuivre la mission
rédemptrice du Verbe incarné. «
Embrasser la foi chrétienne, c'est
s'engager à poursuivre la mission de
Jésus parmi les créatures. Chacun
d'entre nous doit être alter Christus,
ipse Christus, un autre Christ, le
Christ lui-même. Ce n'est qu'ainsi que
nous pourrons mener à bien cette
vaste, cette immense entreprise qui
n'aura jamais de fin : sanctifier de
l'intérieur toutes les structures
temporelles en y portant le ferment
de la Rédemption » (QCP 183).



Dans cette perspective, la notion
d'identification au Christ contient,
non pas séparément mais dans une
unité indivisible, deux clés
théologiques fondamentales,
puisqu'il s'agit, en même temps,
d'une ressemblance participée dans
la filiation du Christ (le chrétien est,
par grâce, un fils dans le Fils) et
d'une ressemblance participée dans
la mission du Christ et dans son
efficacité salvifique (le chrétien est
par grâce, et il est appelé à l'être par
sa propre correspondance, «
rédempteur dans le Rédempteur »). Il
est important de souligner ce
deuxième aspect parfois un peu
négligé dans la réflexion théologique
et peut-être aussi dans la formation
de la conscience chrétienne. Il n’en
est pas ainsi dans l'enseignement de
saint Josémaria. Il l'exprime, par
exemple, à de nombreuses reprises,
au moyen du terme et de la notion de
« co-rédemption » qu'il tient en
grande estime. En voici un exemple :



« La grande mission que nous
recevons, avec le baptême, est celle
de la co-rédemption. La Charité du
Christ nous presse (cf. 2 Co 5,14) de
prendre sur nos épaules une partie
de cette tache divine qu'est le rachat
des âmes. Regardez : la Rédemption,
consommée lors de la mort de Jésus
dans la honte et dans la gloire de la
Croix, scandale pour les Juifs, folie
pour les païens, (1Co 1, 23) se
poursuivra par la volonté de Dieu
jusqu'à ce que vienne l'heure du
Seigneur. (...) C'est pourquoi notre
désir le plus ardent est de nous
considérer comme co-rédempteurs
avec le Christ, sauver avec Lui toutes
les âmes, parce que nous sommes,
nous voulons être ipse Christus,
Jésus-Christ Lui-même, et Lui s'est
livré Lui-même pour le rachat de tous
(1 Tm 2, 6) » (QCP 120-121).

3. Contenu de l'identification



Avant d'examiner de plus près le
contenu caractéristique de la notion
d'identification au Christ dans les
écrits de saint Josémaria, il convient
de faire deux mises en garde :

– Les contextes dans lesquels la
notion est envisagée sont de
caractère spirituel ou pastoral, c'est-
à-dire de nature pratique : de vie
chrétienne vécue.

– La personne avec laquelle l'Auteur
dialogue habituellement dans ces
contextes en l'exhortant à s'identifier
au Christ, est le « chrétien courant »,
une expression qui fait allusion dans
ses textes au citoyen chrétien, inséré
comme un de plus dans la normalité
de la vie ordinaire et du travail
professionnel, mais personnellement
engagé vis-à-vis des exigences de la
foi comme disciple fidèle du Maître
et fils de l'Église.

Les contenus que nous étudions
peuvent être résumés dans cinq



sections. L'identification au Christ : a)
est le but et la perfection de la suite/
imitation propre au chrétien ; b) est
synonyme de sainteté et de chemin
de sanctification ; c) exige un contact
personnel avec Lui : la vie
intérieure ; d) est inséparable de la
référence à la Croix ; e) est une
condition pour être un instrument
efficace au service de la Rédemption.

a) L'identification au Christ, but et
perfection propre au chrétien comme
suiveur ou imitateur.

La vie chrétienne, comprise comme
la vie du chrétien ordinaire dans le
Christ, est conçue dans les textes de
saint Josémaria non pas comme
quelque chose de séparé ou de
différent de la vie ordinaire, puisque
« vivre en chrétien ne consiste pas à
cesser d’être des hommes » (AD 75),
mais comme son accomplissement
sur le plan de la foi : être un parmi
les autres mais avec la tête et le cœur



fixés sur l'exemple du Christ, en
s'efforçant de le suivre de près et «
appliqués à l’imiter chaque jour
» (ibidem).

Dans le langage théologico-spirituel,
il est courant d'utiliser les termes de
suite et d'imitation (du Christ) pour
décrire la manière pratique de
développer une existence chrétienne
authentique. Ces deux notions
proviennent directement du
Nouveau Testament (cf. par exemple
Aranda, 2001, p. 158-159). Suivre le
Christ signifie être son disciple,
croire en Lui, participer à son destin,
être lié à sa personne et à son
message, ce qui se traduit par des
attitudes morales précises. Imiter le
Christ signifie imiter son amour, son
dévouement, son exemple, et venir
partager ses sentiments.

Saint Josémaria utilise aussi
largement ces notions traditionnelles
en les accentuant en même temps



avec ses propres nuances. Dans ses
textes, essentiellement adressés au
chrétien ordinaire, ces notions
acquièrent une tonalité singulière
dans la mesure où elles sont
nuancées par le statut théologique et
existentiel dudit sujet. Ainsi, la suite
du Christ (de ses traces, de ses pas, de
ses empreintes, etc.), est considérée
avant tout dans la mesure où elle
s'effectue dans la vie ordinaire, au
milieu du monde, dans son propre
environnement professionnel, etc. De
même, l'imitation du Christ (de sa
conduite, de sa charité, de son
détachement, de son humilité, etc.) a
particulièrement une tonalité
d’imitation de sa vie quotidienne, de
son travail quotidien, etc.

À titre d'exemple, voici un texte
caractéristique : « Depuis 1928, j'ai
clairement compris que Dieu désire
que les chrétiens prennent pour
exemple la vie du Seigneur tout
entière. J'ai compris tout



spécialement sa vie cachée, sa vie de
travail courant au milieu des
hommes : le Seigneur veut, en effet,
que beaucoup d'âmes trouvent leur
voie dans ces années de vie cachée et
sans éclat (...). Je rêve – et le rêve est
devenu réalité – d'une foule
d'enfants de Dieu en train de se
sanctifier dans leur vie de citoyens
ordinaires, de partager les soucis, les
idéaux et les efforts des autres
créatures. J'ai besoin de leur crier
cette vérité divine : si vous demeurez
au milieu du monde, ce n'est pas que
Dieu vous ait oubliés, ce n'est pas que
le Seigneur ne vous ait pas appelés.
Mais Il vous a invités à poursuivre
votre route parmi les activités et les
soucis de la terre ; car Il vous a fait
savoir que votre vocation humaine,
votre profession, vos qualités, loin
d'être étrangères à ses divins
desseins, ont été sanctifiées comme
une offrande très agréable au Père
» (QCP 20).



Le sujet nécessiterait plus d'attention
(cf. Aranda, 2001, pp. 161-178). Mais
ce qu'il est intéressant de souligner
maintenant avant tout, c'est que la
suite et l'imitation du Christ par le
chrétien ordinaire, qui est alter
Christus, ipse Christus, tendent par
leur nature même à l'identification
au Christ. Dans l'enseignement de
saint Josémaria, les deux premières
notions mènent directement à la
troisième. Ses fréquentes
exhortations à suivre Jésus (cf., par
exemple, S 728), à agir comme Lui
(cf., par exemple, QCP 106), à se
revêtir de Lui (cf., par exemple, F
155), etc. sont en réalité des
exhortations – comme on peut le voir
dans les passages cités ci-dessus – à
s'identifier à Lui, ce qui est le but à
atteindre (« Quand te proposeras-tu,
une bonne fois, de t’identifier à ce
Christ qui est la Vie ? » (F 818).

Pour nous aider à saisir la
profondeur christologique de la



notion d'identification au Christ,
ainsi que sa centralité dans la pensée
de saint Josémaria, on pourrait
trouver de nombreux textes. Mais il
nous suffit de concentrer notre
attention sur les deux que nous
retranscrivons ci-dessous et qui, par
leur éloquence même, se passent de
tout commentaire. Tous deux parlent
de suite et d'imitation, mais surtout
d'identification, et plus encore – en se
référant à l'existence de l'alter
Christus, ipse Christus – de ses
importantes conséquences
apostoliques :

– « Nous devons apprendre de lui, de
Jésus, notre unique modèle. Si tu
veux progresser en évitant les faux
pas et les égarements, tu n’as qu’à
marcher là où il a marché, poser la
plante de tes pieds sur l’empreinte de
ses pas, pénétrer dans son Cœur
humble et patient, boire à la source
de ses commandements et de ses
actes d’amour. En un mot, tu dois



t’identifier à Jésus-Christ, tu dois
t’efforcer de te convertir pour de bon
en un autre Christ parmi tes frères
les hommes » (AD 128).

– « Suivre le Christ : voilà le secret.
L’accompagner de si près que nous
vivions avec lui, comme ses douze
premiers apôtres ; de si près que
nous nous identifiions à lui. Nous ne
tarderons pas à affirmer, si nous ne
mettons pas d’obstacle à l’action de la
grâce, que nous nous sommes
revêtus de notre Seigneur Jésus-
Christ. Le Seigneur se reflète en
notre conduite comme dans un
miroir. Si le miroir est tel qu’il doit
être, il conservera le visage très
aimable de notre Sauveur sans le
défigurer, sans le caricaturer : et les
autres pourront l’admirer, le suivre
» (AD 299).

Ce dernier passage, tiré d’Amis de
Dieu, est suivi d'autres paroles de
saint Josémaria dans lesquelles il



offre des pistes pour approfondir les
dimensions spirituelles de la notion
que nous étudions. Il est simplement
reproduit ici bien qu'il mériterait une
section à part entière : « J’ai distingué
quatre degrés dans cet effort pour
nous identifier au Christ : le
chercher, le trouver, le fréquenter,
l’aimer. Peut-être vous rendrez-vous
compte que vous en êtes à la
première étape. Cherchez-le alors
avec acharnement ; cherchez-le en
vous-mêmes de toutes vos forces. Si
vous agissez avec cette opiniâtreté,
j’ose vous garantir que vous l’avez
déjà rencontré et que vous avez
commencé à le fréquenter et à
l’aimer, et à avoir votre conversation
dans le ciel (cf. Ph 3, 20) » (AD 300).

b) L'identification au Christ, synonyme
de sainteté et de chemin de
sanctification

Dans la continuité de la section
précédente, nous allons considérer



maintenant certains passages où
saint Josémaria assimile la « sainteté
» à « l'identification au Christ ».
L'équivalence des deux notions
quant à leur signification ultime est
évidente puisqu'elles sont
l'expression d'une même réalité : la
perfection de la vie chrétienne
comprise comme le processus de
croissance du chrétien dans la
ressemblance au Christ tout au long
de sa vie. En ce sens, on peut dire
que « l’identification au Christ » est
synonyme de sainteté en plénitude
de sens, c'est-à-dire in facto esse, et
qu’elle est également synonyme de
sanctification ou de sainteté in fieri,
c'est-à-dire en tant que processus
d'assimilation au Modèle qu’est le
Fils de Dieu.

Dans quelques mots de Chemin cités
plus haut qui reprennent une pensée
écrite par saint Josémaria en 1931,
nous lisons : « Vous devez être aussi
différents que le sont entre eux les



saints du paradis, dont chacun a ses
traits personnels et singuliers. – Et en
même temps, vous devez être entre
vous aussi ressemblants qu’eux car
ils ne seraient pas saints si chacun ne
s’était pas identifié au Christ » (C
947). Deux dimensions ou moments
internes sont entrelacés dans l'idée
contenue dans cette phrase : les
saints ont atteint au ciel la plénitude
de l'identification au Christ, après
avoir lutté sur terre pour croître
dans cette identification. En d'autres
termes, la plénitude de
l'identification eschatologique (la
sainteté au ciel) s’atteint par le
processus croissant d'identification
sur terre (le processus de
sanctification ou de lutte pour la
sainteté).

L'idée qu'il faut retenir est que la
sainteté, qu'elle soit contemplée dans
la perfection de son stade final ou
encore dans son accomplissement en
cours, est simplement décrite par



saint Josémaria comme identification
au Christ. Dans le premier cas
comme un point d'arrivée définitif et
irréversible ; dans le second comme
un chemin à parcourir, déjà éclairé
par la lumière du but final. C'est sur
ce dernier terrain que se situent les
trois passages transcrits ci-dessous.

Le premier, extrait d'une homélie sur
la conversion et la lutte pour la
sainteté, exprime avec une grande
clarté ce que nous venons de dire : «
il n'est pas possible de rester
immobiles. Nous devons avancer
vers le but que saint Paul nous
indiquait : Si je vis, ce n'est plus moi,
mais le Christ qui vit en moi (Gal 2,
20) Haute et noble ambition que cette
identification avec le Christ qui
suppose la sainteté. Mais il n'y a pas
d'autre chemin si l'on désire être
cohérent avec la vie divine que Dieu
a fait naître dans notre âme par le
baptême. Avancer, c'est progresser
en sainteté ; reculer, c'est se refuser



au développement normal de la vie
chrétienne » (QCP 58).

Le second, inclus dans un texte sur le
mariage comme vocation à la
sainteté, souligne la même idée : le
chemin de la sainteté, également
dans l'état de mariage, est celui de
l'identification au Christ. « Le
mariage est fait pour permettre à
ceux qui le contractent de s'y
sanctifier et de sanctifier les autres à
travers lui : pour cela les conjoints
reçoivent une grâce spéciale que
confère le sacrement institué par
Jésus-Christ. Celui qui est appelé au
mariage trouve dans cet état – avec
la grâce de Dieu – tout ce qui est
nécessaire pour se sanctifier, pour
s'identifier tous les jours davantage à
Jésus-Christ et pour amener au
Seigneur les personnes avec
lesquelles il vit » (Entretiens 91).

Le troisième passage, enfin, rappelle
la même doctrine générale, en



soulignant les nuances propres à la
sanctification selon l'esprit de l'Opus
Dei : « Ceux qui veulent vivre
parfaitement leur foi et pratiquer
l'apostolat selon l'esprit de l'Opus
Dei, doivent se sanctifier grâce à la
profession, sanctifier la profession et
sanctifier les autres par la
profession. En vivant de la sorte,
sans se distinguer par conséquent
des autres citoyens, en étant pareils à
ceux qui travaillent à leurs côtés, ils
s'efforcent de s'identifier au Christ et
ils imitent ses trente années de
travail dans l'atelier de Nazareth
» (Entretiens 70).

c) L'identification au Christ nécessite
de Le fréquenter personnellement :
c’est la vie intérieure.

La formulation de ce titre est
directement inspirée de la
description simple et exacte de la vie
intérieure faite par saint Josémaria :
« La vie intérieure n'est rien d'autre



qu'un rapport assidu et intime avec
le Christ pour nous identifier à Lui
» (QCP 56). C'est-à-dire que pour
s'identifier à Lui, il est nécessaire
d'avoir un contact habituel avec Lui :
la vie intérieure. Or « la vie
intérieure suppose une union
croissante avec le Christ, par le Pain
et la Parole » (QCP 122).

La corrélation établie par ces deux
textes est très claire : pour
s'identifier au Christ, il faut le
fréquenter assidûment, s'unir à lui
dans l'Eucharistie et dans la prière.
Voici un nouveau passage qui le
confirme : « Le but n'est pas facile :
nous identifier au Christ. Mais il n'est
pas non plus difficile, si nous vivons
comme le Seigneur nous l'a appris : si
nous avons recours tous les jours à la
Parole, si nous imprégnons notre vie
de la réalité sacramentelle –
l'Eucharistie qu'Il nous a laissée
comme aliment » (QCP 32).



Comme on peut le constater, la voie
d'identification au Christ est celle de
la vie intérieure ou, en d'autres
termes, la voie de l'amour et de la
connaissance. L'amour personnel, en
effet, pousse ceux qui s'aiment à bien
se connaître, en recherchant une
identification mutuelle des
intentions, des affections et des
attitudes. De même, l'identification
du chrétien au Christ par l'amour
exige de rechercher l'intimité de leur
relation dans l'Eucharistie : vouloir
être, selon l'expression de saint
Josémaria, des « âmes d'Eucharistie »
: « Demandons donc au Seigneur la
grâce d'être des âmes eucharistiques,
de nous aider à ce que nos rapports
personnels avec Lui se traduisent par
la joie, la sérénité, le désir de justice.
Nous aiderons alors les autres à
reconnaître le Christ, nous
contribuerons à Le mettre au faîte de
toutes les activités humaines » (QCP
156). Il n'est pas nécessaire de
s'arrêter maintenant sur ce sujet



important qui est étudié dans
d'autres articles du Dictionnaire.

À côté de la relation eucharistique, il
y a la relation de la prière, de la
méditation personnelle par laquelle
on cherche à connaître le Seigneur
plus profondément : « Quand on
aime quelqu'un, on désire connaître
tous les détails de sa vie et de son
caractère, de façon à s'identifier à lui.
C'est pourquoi nous devons méditer
la vie de Jésus, depuis sa naissance
dans une crèche, jusqu'à sa mort et à
sa résurrection » (QCP 107). «
Regardez calmement l'exemple du
Maître, et vous vous rendrez vite
compte que nous avons un matériel
abondant pour méditer tout au long
de notre vie, pour prendre des
résolutions sincères de plus grande
générosité. En effet, et ne perdez pas
de vue ce but que nous devons
atteindre, chacun d’entre nous doit
s'identifier à Jésus-Christ qui, comme
vous l'avez entendu, s'est fait pauvre



pour toi et pour moi, et a souffert en
nous donnant l'exemple, afin que
nous suivions ses empreintes (cf. 1 Pt
2, 21) » [NdT la référence à AD 111
dans l’original espagnol est erronée et
le traducteur n’a pas trouvé la bonne]
(AD 111).

d) L'identification au Christ est
inséparable de la référence à la Croix.

Quelques paragraphes plus haut,
nous avons cité des paroles de saint
Josémaria qui ont une signification
particulière pour le sujet que nous
étudions : « Tu m'as fait comprendre,
Seigneur, que posséder la Croix, c'est
trouver le bonheur, la joie. Et la
raison – je la vois plus clairement
que jamais – est la suivante : avoir la
Croix, c'est s'identifier au Christ, c'est
être le Christ, et donc être enfant de
Dieu » (cité dans Aranda, 2001, pp.
16). La puissance et l'éloquence de
ces derniers mots – « avoir la Croix,
c'est s'identifier au Christ » – sont



telles que toute ce paragraphe s’y
résume. Difficile d’en dire davantage.

L'identification au Christ en Croix
(avec ses sentiments, son don de soi,
son amour) est pour saint Josémaria
la voie royale de la vie chrétienne : «
Si tu ne luttes pas, ne me dis pas que
tu veux t’identifier davantage au
Christ, le connaître, l’aimer. En
empruntant cette voie royale, suivre
le Christ, nous comporter en enfants
de Dieu, nous savons bien ce qui
nous attend : la Sainte Croix, où nous
devons voir le point central sur
lequel s’appuie notre espérance de
nous unir au Seigneur »" (AD 212).

L'identification au Christ sur la Croix
est donc aussi le chemin de l'humilité
et de la joie chrétiennes qui ouvrent
le chemin vers le ciel. Contentons-
nous, à titre d'exemple, de ces deux
textes : « Lorsque nous sentons
bouillonner en nous l'orgueil, cette
superbe qui nous fait voir en nous



des surhommes, c'est alors qu'il faut
dire non, dire que notre seul
triomphe doit être celui de l'humilité.
C'est ainsi que nous nous
identifierons au Christ sur la Croix –
non pas irrités, inquiets ou de
mauvais gré, mais joyeux – car cette
joie dans l'oubli de soi-même est la
meilleure preuve d'amour qui soit
» (QCP 19). « Pour accompagner le
Christ dans sa Gloire, lors de sa
victoire définitive, il est nécessaire
de participer à son holocauste et de
nous identifier à lui, qui est mort sur
le Calvaire » (F 1022).

e) L'identification au Christ est une
condition pour être un instrument
efficace au service de la Rédemption.

Le chrétien, alter Christus, ipse
Christus, par les dons reçus et par sa
réponse personnelle, est, comme
nous l'avons vu, le sujet d'une
ressemblance participée dans la
filiation et la mission du Christ. Il



participe donc aussi, de diverses
manières, à l'efficacité de l'action
sanctificatrice du Rédempteur. Cela
signifie que l'action apostolique de
l'ipse Christus – parce qu'elle se
réalise dans le Christ et dans l'Esprit
Saint – est toujours en quelque sorte
efficace dans l'ordre du salut. Le
chrétien, ipse Christus, dans la
mesure où il est identifié au Christ,
est aussi, en Lui, co-rédempteur. C'est
précisément l'idée exprimée dans le
titre de cette section.

Dans l'enseignement de saint
Josémaria, cette idée est formulée de
plusieurs façons. En effet, elle est
toujours présente, implicitement ou
explicitement, lorsqu'il traite de la
vocation chrétienne, ce qui est très
souvent le cas dans ses textes.
Puisque la vocation chrétienne est un
appel à s'identifier au Christ et à co-
racheter avec lui (« La vocation
chrétienne, cet appel personnel du
Seigneur, nous amène à nous



identifier à Lui. Mais, ne l’oublions
pas, c’est pour racheter tous les
hommes qu’il est venu au monde » :
AD 256), il est logique qu'en
exhortant au premier (s’identifier),
saint Josémaria appelle aussi – en
priant pour cela le Seigneur – au
second (être un instrument
apostolique efficace). « Seigneur,
remplis-moi de ta clarté, divinise-
moi ; que je m'identifie à ton
adorable Volonté, pour me
transformer en l'instrument que tu
désires » (S 273). « Ne mets pas
d’obstacles à la grâce : tu dois te
convaincre que, pour être levain, tu
as besoin d’être saint, de lutter pour
t’identifier à Lui » (F 397).

S'identifier au Christ implique donc
de s'identifier à ses aspirations
rédemptrices (cf. QCP 138) afin de
réaliser dans la vie ordinaire – sans
quitter la place que chacun occupe
dans le monde – « cette mission
sacerdotale qu'Il a confiée à tous ses



disciples sans exception et qui nous
pousse à être sel et lumière du
monde » (QCP 96).

4. Le modèle de Marie

Pour clore cette synthèse de
l'enseignement de saint Josémaria
sur le thème central de
l'identification (ontologique et
spirituelle) du chrétien au Christ,
nous ne pouvions manquer de faire
référence à son identification à
l'exemple de Marie en qui se reflète
parfaitement l'image du Sauveur.
Comme dans tout ce qui précède on
pourrait citer de nombreux passages
des œuvres de saint Josémaria, mais
nous nous limitons à en transcrire un
qui comprend tout : l'exhortation à
s'identifier à Marie, le chemin à
suivre pour y parvenir et, enfin,
l'efficacité apostolique que l'on peut
obtenir de cette manière : « Si nous
nous identifions à Marie, si nous
imitons ses vertus, nous pouvons



obtenir que le Christ naisse, par la
grâce, dans l’âme de beaucoup de
personnes qui s’identifieront à lui
par l’action de l’Esprit Saint. Si nous
imitons Marie, nous participerons
d’une certaine façon de sa maternité
spirituelle. En silence, comme Notre
Dame ; sans que cela se remarque,
presque sans mots, par le témoignage
intègre et cohérent d’une conduite
chrétienne, avec la générosité qui
nous fera répéter un fiat sans cesse
renouvelé, comme quelque chose
d’intime entre nous et Dieu » (AD
281).

Thèmes connexes : Contemplatifs au
milieu du monde ; Dieu le Père ;
Esprit Saint ; Filiation divine ;
Enfance spirituelle ; Inhabitation
trinitaire ; Jésus-Christ ; Sainte
Famille ; Sainteté ; Sainte Trinité ;



Unité de vie ; Vie ordinaire,
(Sanctification de la).

Bibliographie : Antonio Aranda « Le
bouillonnement du sang du Christ ».
Étude sur le christocentrisme du
bienheureux Josémaria Escrivá,
Madrid, Rialp, 2001 Id., « Autour du
"alter Christus, ipse Christus" de S.
Josémaria Escrivá », dans Tomás
Trigo Rendre raison de l’espérance.
Hommage au Professeur Dr José Luis
Illanes, Pamplona, Servicio de
Publicaciones de la Universidad de
Navarra, 2005, pp. 763-794 Id.
Identità cristiana. I fondamenti,
Roma, EDUSC, 2007 ; José Luis Illanes,
« Le chrétien "alter Christus-ipse
Christus". Sacerdoce commun et
sacerdoce ministériel en
l’enseignement du Bienheureux
Josémaría Escrivá de Balaguer », in
Gonzalo Aranda - Claudio Basevi -
Juan Chapa (eds.) La Bible, exégèse et
culture. études en l’honneur du Prof.
D. José María Casciaro, Pamplona,



EUNSA, 1994, pp. 605-622 Id. 
Existence chrétienne et monde. Jalons
pour une réflexion théologique sur
l’Opus Dei, Pamplona, EUNSA, 2003 ;
Paul O'Callaghan, "The Inseparability
of Holiness and Apostolate. The
Christian, "alter Christus, ipse
Christus", in the Writings of Blessed
Josémaria Escriva", AnTh, 16 (2002)
1, pp. 135-164 ; George Pell, « Blessed
Josemaria Escriva’s Christocentrism
»", dans GVQ, I, pp. 141-153 ;
Giuseppe Tanzella-Nitti, « Perfectus
Deus, perfectus homo. Réflexions sur
l'exemplarité du mystère de
l'Incarnation du Verbe dans les
enseignements du bienheureux
Josémaria Escrivá »Romana. Bulletin
de la Prélature de la Sainte-Croix et de
l'Opus Dei, 25 (1997), pp. 360-381.

Antonio Aranda



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-
identification-au-christ/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-identification-au-christ/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-identification-au-christ/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-identification-au-christ/

	IDENTIFICATION AU CHRIST

