
opusdei.org

FORMATION :
CONSIDÉRATION
GÉNÉRALE

1. Besoin d’une formation
chrétienne. 2. Aspects de la
formation. 3. Moyens de
formation.

25/05/2024

1. Besoin d’une formation
chrétienne.

2. Aspects de la formation.

3. Moyens de formation.



Dans l’activité sacerdotale et dans les
enseignements de saint Josémaria, le
concept de « formation » est d’une
grande importance. Il ne peut en être
autrement si l’on considère que le
but de l’Opus Dei est de propager et
de soutenir la recherche de la
sainteté et l’exercice de l’apostolat
parmi les gens ordinaires. Conduire
le chrétien vers une vie pleinement
cohérente avec sa foi implique de lui
fournir une solide connaissance de la
doctrine de l’Église, de l’aider à
traiter Dieu avec intimité dans la
prière et dans les sacrements, et de le
guider à en rendre témoignage dans
sa famille, sur son lieu de travail et
dans la société, en conformant les
relations humaines à la vérité de
l’Évangile. Telles sont les réalités
auxquelles le fondateur de l’Opus Dei
fait référence lorsqu’il parle de
formation.



1. Nécessité d’une formation
chrétienne

Il peut parfois sembler que les
hommes ne montrent que peu ou pas
d’intérêt à recevoir une formation
chrétienne. Dans l’expérience
bimillénaire de l’Église il ne manque
pas de moments où cette attitude de
rejet ou d’indifférence se fait plus
évidente. Cependant, saint Josémaria
est convaincu qu’il y a, au plus
profond de chaque âme, une faim
irrépressible de Dieu. Méditant sur
les gens qui se pressent autour de
Jésus « pour écouter la parole de
Dieu » (Lc 5, 1), saint Josémaria écrit :
« Comme aujourd’hui ! Ne le voyez-
vous pas ? Les gens désirent
entendre le message de Dieu, bien
qu’ils le dissimulent extérieurement.
Certains ont peut-être oublié la
doctrine du Christ ; d’autres, sans
que ce soit de leur faute, ne l’ont
jamais apprise, et considèrent la
religion comme quelque chose qui



n’est pas faite pour eux. Mais soyez
convaincus d’une réalité toujours
actuelle : tôt ou tard le moment
arrive où l’âme n’en peut plus, où les
explications habituelles ne lui
suffisent plus, où les mensonges des
faux prophètes ne la satisfont plus.
Alors, sans l’admettre encore, ces
personnes ont besoin d’apaiser leur
inquiétude avec la doctrine du
Seigneur » (AD 260).

La formation religieuse se donne et
se reçoit. Personne n’est
complètement autodidacte dans la
vie spirituelle parce que la sainteté et
l’apostolat ont besoin de l’aide divine
et que celle-ci est offerte au chrétien
au sein de l’Église, mère et maîtresse
des enfants de Dieu. En effet l’Église
fournit de multiples façons les
moyens convenables pour le
développement de la vie divine
infusée au moment du Baptême ; des
moyens dont le caractère formateur
– et aussi transformateur – est révélé



dans le Nouveau Testament lui-
même. Saint Paul, par exemple, se
confie en ces termes : « Mes enfants,
vous que j’enfante à nouveau dans la
douleur jusqu’à ce que le Christ soit
formé en vous » (Gal 4, 19).

Saint Josémaria perçoit avec
clairvoyance et dans toute son
ampleur la nécessité de cette
formation. Pour lui, l’Opus Dei n’est
rien de plus qu’une « grande
catéchèse » (QCP 149) ayant « pour
activité principale de donner à ses
membres, et aux personnes qui le
désirent, les moyens spirituels
nécessaires pour vivre dans le
monde en bons chrétiens. [L’Opus
Dei] leur fait connaître la doctrine du
Christ, les enseignements de l'Église ;
il leur insuffle une mentalité qui les
amène à bien travailler par amour
de Dieu et au service de tous les
hommes » (Entretiens 27). Bref,
comme Dieu le lui a fait comprendre
en 1928, saint Josémaria fait



connaître à ceux qui vivent au milieu
du monde la vocation chrétienne
dans toute sa grandeur. « Je peux
dire que j'ai toujours conçu mon
travail de prêtre et de pasteur d'âmes
comme une tâche visant à situer
chacun en face de toutes les
exigences de sa vie, en l'aidant à
découvrir ce que Dieu lui demande
concrètement, sans mettre aucune
limite à cette sainte indépendance et
à cette bienheureuse responsabilité
individuelle qui sont les
caractéristiques d'une conscience
chrétienne » (QCP 99). Il l’a fait dans
des conversations personnelles de
direction spirituelle, rassemblant
plus tard de petits groupes de jeunes,
prêchant des retraites spirituelles et
des méditations, et répondant aux
questions des gens, en particulier
vers la fin de sa vie, lorsque, dans ses
voyages de catéchèse, il rencontrait
des centaines, voire des milliers de
personnes.



Dans son travail sacerdotal, le
fondateur encourageait chacun à
faire face sincèrement à ce que Dieu
lui demandait, dans tous les
domaines : l’amélioration de son
propre caractère, la vie de prière, le
sérieux de l’étude ou de la tâche
professionnelle, le courage de
confesser la foi dans un
environnement peut être difficile,
l’apostolat avec ses compagnons, etc.
Il faisait appel à la totalité de la
personne. Sa catéchèse s’adressait « à
la tête et au cœur ». Ce n’était pas
une simple explication de la
doctrine ; mais une aide pour
pénétrer les richesses de l’amour de
Dieu, en tirer des conséquences
pratiques tant sur le plan moral et
ascétique que sur le plan familial,
professionnel et social.

Saint Josémaria savait que cette
formation chrétienne demandait du
temps, devait être enseignée avec
constance et avait ses étapes : « Il est



bon qu'une telle impatience dévore
ton âme. — Mais ne t'emballe pas !
Dieu veut que tu te décides à te
préparer, sérieusement pendant les
mois ou les années qui seront
nécessaires » (S 783). Surtout, il
insistait sur le fait que la formation
ne devait jamais cesser. « Si tu es
sensé, si tu es humble, tu as dû
remarquer que l'on n'en finit jamais
d'apprendre... Il en va pareillement
dans la vie ; même les gens les plus
savants ont quelque chose à
apprendre jusqu'à la fin de leur vie ;
sinon, ils cessent d'être savants » (S
272). Par conséquent, dans l’Opus
Dei, « on organise une formation
religieuse doctrinale qui dure toute
la vie et incite à une piété active,
sincère et authentique, et à une
ferveur qui implique nécessairement
l'oraison continuelle du contemplatif
et la tâche apostolique, personnelle
et responsable » (Entretiens 63).

2. Aspects de la formation



Saint Josémaria distingue dans la
formation qu’offre l’Opus Dei cinq
aspects : « humain », « spirituel ou
ascétique », « doctrinal-religieux », «
apostolique » et « professionnel ».

1) Dans l’aspect « humain », la
formation cherche à promouvoir et à
fortifier les vertus morales et en
général tout ce qui se réfère au
développement de la personnalité et
de la vie en commun. Cet aspect a
pour saint Josémaria beaucoup
d’importance, comme on peut déjà le
voir dans le premier chapitre de 
Chemin (« Caractère ») et comme c’est
particulièrement évident dans Sillon
qui offre un « large panorama de la
perfection humaine » (Del Portillo, «
Présentation », p. 18), car « l'union à
Dieu, la vie surnaturelle, comporte
toujours l'exercice attrayant des
vertus humaines » (S 566). En
respectant la personnalité de chacun
et en promouvant ses qualités
positives, la formation humaine vise



à refléter dans le chrétien la
perfection de son idéal qui est le
Christ, « Homme parfait, au Cœur
aimant et très aimable, et qui aime
jusqu'à la mort et qui souffre ; qui se
remplit de joie et de douleur ; qui
s'enthousiasme pour les chemins des
hommes et nous montre celui qui
mène au Ciel ! qui se soumet,
héroïque, à son devoir, et agit avec
miséricorde ; qui veille sur les
pauvres et sur les riches ; qui prend
soin des pécheurs et des justes... » (S
813).

2) L’aspect « spirituel » de la
formation, distinct mais inséparable
de l’aspect « humain », se concentre
sur les vertus théologales. Il enseigne
à prier, à avoir une vision
surnaturelle, à offrir son travail à
Dieu, à aimer la Messe et à en faire le
centre et la racine de son existence, à
recourir à la Confession fréquente,
etc. Et il facilite l’action, pour l’amour
de Dieu, avec une vie pleine de foi et



d’espérance. Cela contribue ainsi à la
créer cette « unité de vie »,
caractéristique importante de l’esprit
de l’Opus Dei, « condition essentielle
pour ceux qui s’efforcent de se
sanctifier au milieu des
circonstances ordinaires de leur
travail, de leurs relations familiales
et sociales » (AD 165). « Cette unité de
vie dont l'axe est la présence de Dieu,
Notre Père, peut et doit être pour
nous une réalité quotidienne » (QCP
11). Travailler en tout par amour
pour Dieu implique de lutter contre
l’amour propre désordonné : c’est
pourquoi la formation spirituelle est
également appelée « ascétique », car
à la base, c’est la formation à la lutte
qui, dans l’esprit de saint Josémaria,
est entreprise par amour, avec
simplicité et joie.

3) Considérée sous l’aspect «
doctrinal-religieux », la formation
vise à apporter une connaissance
profonde de la doctrine catholique,



base d’une vie intérieure
authentique et mature : « chacun de
nous doit s'efforcer, dans la mesure
de ses moyens, d'approfondir sa foi
avec sérieux et avec une rigueur
scientifique (…). Nous devons allier
une piété d'enfants à une doctrine
sûre de théologiens » (QCP 10). La
connaissance doctrinale chrétienne
n’est pas là pour satisfaire la
curiosité intellectuelle mais pour
nourrir les relations filiales avec
Dieu. Elle doit également garder une
juste proportion avec le niveau
culturel général acquis et est
essentielle pour le développement
d’un apostolat personnel connaturel
à la vocation chrétienne. Dans le cas
des intellectuels – à qui saint
Josémaria s’adresse avec une
certaine priorité afin d’atteindre plus
efficacement toutes les âmes – la
formation doctrinale est aussi une
condition préalable à l’évangélisation
de la culture : « Les connaissances
humaines — la science — étant jadis



très limitées, il semblait fort possible
qu’un seul savant prît la défense et
fît l’apologie de notre sainte
foi.Aujourd’hui, l’étendue, la densité
de la science moderne exigent que
les apologistes se répartissent le
travail pour défendre
scientifiquement l’Église sur tous les
terrains. — Toi… tu ne peux pas te
désintéresser de cette obligation » (C
338).

4) La « formation apostolique »,
comme l’entend saint Josémaria, vise
à pousser les laïcs et les prêtres
séculiers à accomplir la mission
d’aider ceux qui les entourent en
particulier par « l’apostolat de
l’amitié et de la confidence
» (Entretiens 62), à se sanctifier au
milieu du monde et à sanctifier le
monde de l’intérieur en mettant le
Christ au cœur des activités
humaines. « Sois-en convaincu : tu as
besoin de bien te former, en pensant
à l'avalanche de gens qui viendront à



nous, avec cette question précise et
exigeante : "Bon, que faut-il faire ? "
» (S 221). Elle stimule et canalise le
désir d’âmes de ceux qui se savent
apôtres : « une recette efficace pour
ton esprit apostolique: faire des plans
précis, non pas d'une semaine sur
l'autre, mais aujourd'hui pour
demain ; et maintenant pour tout à
l'heure » (S 222).

5) La « formation professionnelle »
consiste à apprendre à sanctifier le
travail. En ce qui concerne la
dimension technique de cette
formation, chaque chrétien l’acquiert
dans les endroits propres à la société
civile – universités, écoles, ateliers,
etc. – et cherche ensuite à la
perfectionner tout au long de sa vie.
Mais si l’on veut faire son travail non
seulement bien techniquement mais
avec une perfection morale, il est
nécessaire de connaître et
d’appliquer les normes morales de
chaque activité (éthique



professionnelle), et de ce point de
vue, le travail est lié à la formation
doctrinale. Si l’on veut en outre le
sanctifier on doit aussi l’accomplir
par amour de Dieu, avec zèle
apostolique, avec droiture
d’intention et en présence de Dieu.
En ce sens spécifique l’Opus Dei
contribue à la formation
professionnelle, puisque son but est
de « promouvoir la sanctification
dans le travail et par le travail
professionnel dans toutes les couches
sociales » (Bulle Ut sit, « Proemio »).

Plus la formation reçue sous ces
différents aspects est profonde
mieux on peut, et plus on doit, aider
les autres sur le chemin de la
sainteté : on n’a pas le droit
d’enterrer égoïstement le talent reçu
(cf. Mt 25, 24-25). Et cette aide est
donnée en premier lieu par son
propre exemple : « Souviens-toi sans
cesse qu’à tout moment tu collabores
à la formation spirituelle et humaine



de ceux qui t’entourent, et de toutes
les âmes — la bienheureuse
communion des saints arrive en effet
à ce point : quand tu travailles et
quand tu te reposes ; quand on te
voit joyeux ou préoccupé ; quand, à
l’ouvrage, ou en pleine rue tu pries
en enfant de Dieu et que la paix de
ton âme se manifeste
extérieurement ; quand on remarque
que tu as souffert — que tu as pleuré
—, et que tu souris » (F 846). Au bon
exemple, doit s’ajouter la parole qui
conseille : « Toi, enfant de Dieu,
qu’as-tu fait jusqu’à présent pour
aider l’âme de ceux qui t’entourent ?
— Tu ne peux te résigner à cette
passivité, à cette langueur : Lui, il
veut arriver à d’autres, grâce à ton
exemple, à ta parole, à ton amitié, à
ton service... » (F 880).

3. Moyens de formation

Les cinq aspects de la formation
décrits sont présents dans le travail



pastoral de l’Opus Dei et se
transmettent par ses moyens de
formation. On distingue : a) les
moyens individuels et b) les moyens
collectifs ; avec une mention à part
pour c) les études institutionnelles de
philosophie et de théologie que ses
fidèles effectuent.

a) Les moyens individuels sont les
suivants :

– la Confession sacramentelle, qui, en
plus d’être un sacrement, est
toujours aussi pour saint Josémaria
une source de direction et de
formation spirituelle ;

– la correction fraternelle, pratique
de racine évangélique puisqu’elle est
basée sur les paroles du Seigneur : «
Si ton frère a commis un péché
contre toi, va lui faire des reproches
seul à seul. S’il t’écoute, tu as gagné
ton frère » (Mt 18, 15 ; cf. Ga 6, 15).
Chaque chrétien est appelé à aider
les autres y compris, quand cela est



approprié, par un avertissement
plein de respect et d’affection qui lui
permettra de rectifier plus
facilement sa conduite. Cette norme
générale est également pratiquée
dans l’Opus Dei ; c’est pourquoi la
correction fraternelle se donne après
avoir médité les choses dans la
prière et fait preuve de la prudence
nécessaire pour s’assurer que cela
sera vraiment une aide ;

– un entretien fraternel ou
confidence, conversation privée
entre celui qui donne la direction
spirituelle et celui qui la reçoit. Cette
conversation confidentielle constitue,
en particulier pour les fidèles de
l’Opus Dei, un moyen de
sanctification très précieux qui
s’ajoute aux sacrements et à la
prière. Le deuxième chapitre de 
Chemin (« Direction ») montre son
importance pour le développement
de la vie spirituelle : « Tu ne
construirais certes pas sans



architecte une maison solide pour
habiter sur la terre. Pourquoi veux-
tu donc bâtir sans directeur spirituel
la citadelle de ta sanctification où tu
es appelé à vivre éternellement dans
le ciel ? » (C 60). Tant celui qui forme
à travers ce dialogue fraternel que
celui qui y recourt, doivent garder à
l’esprit la dimension surnaturelle de
ce moyen qui est un canal pour
l’action de l’Esprit Saint : « Il faut
beaucoup d’obéissance à son
directeur et beaucoup de docilité à la
grâce. — Car si on ne laisse pas agir
la grâce de Dieu et le directeur,
jamais n’apparaîtra la sculpture,
l’effigie de Jésus, que devient le saint
» (C 56).

b) Les moyens collectifs qui sont
donnés à plusieurs personnes en
même temps comprennent des
cercles (cours d’orientation
chrétienne pratique), des cours et des
causeries de nature doctrinale ou
ascétique, des méditations prêchées



par le prêtre, des récollections
mensuelles, des retraites de plusieurs
jours, des rencontres à finalité de
formation ; etc.

Ces moyens, bien sûr, représentent
un gain de temps et de force
considérable – au lieu de former une
seule personne on peut en instruire
beaucoup à la fois – et ils constituent
également des opportunités
apostoliques car ils offrent l’occasion
d’inviter des amis et des
connaissances ; ils contribuent
également, par le climat familial qui
se crée et le bon exemple des uns et
des autres, à accroître l’efficacité de
la formation qui est transmise. « Des
personnes de diverses nations, de
différentes races, de milieux et de
professions extrêmement variés...
Lorsque tu leur parles de Dieu, tu
touches du doigt la valeur humaine
et surnaturelle de ta vocation
d'apôtre. C'est comme si tu revivais,
dans toute sa réalité, le miracle de la



première prédication des disciples
du Seigneur : des phrases
prononcées en une langue étrangère,
indiquant un chemin nouveau, ont
été entendues par chacun au fond de
son cœur, dans sa propre langue. Et
dans ta tête revit, avec une vigueur
nouvelle, la scène où "Parthes, Mèdes
et Élamites..." heureux, très heureux,
se sont approchés de Dieu » (S 186).

Dans le travail apostolique de l’Opus
Dei, les moyens collectifs de
formation sont organisés séparément
pour les hommes et les femmes.
Reconnaissant qu’il soit légitime de
procéder d’une autre manière, le
fondateur considérait cependant «
que ce n'est pas l'unique possibilité,
et il n'est pas évident non plus que ce
soit la meilleure » (Entretiens 99). En
ce qui concerne spécifiquement les
couples, il pensait que « certaines
activités déterminées de formation
spirituelle sont plus efficaces si le
mari et la femme s'y adonnent



séparément. D'une part, on souligne
ainsi le caractère fondamentalement
personnel de la sanctification, de la
lutte ascétique, de l'union avec Dieu,
qui, plus tard, se répandent sur les
autres, mais, où la conscience de
chacun ne peut être substituée.
D'autre part, il est ainsi plus facile
d'adapter la formation aux exigences
et aux besoins personnels et même à
la psychologie de chacun » (ibid.).
C’est un principe fondateur
invariable dans les activités de
formation de l’Opus Dei. « Nous ne
prétendons pas non plus que notre
façon d'agir soit la seule bonne, ou
que tout le monde doive l'adopter »,
répète saint Josémaria. « Il me
semble simplement qu'elle donne de
bons résultats et qu'il y a de fortes
raisons — en plus d'une longue
expérience — pour agir ainsi » (ibid.).

c) Dès le début de son travail la
formation doctrinale-religieuse a fait
l’objet d’une attention particulière de



saint Josémaria qui était conscient de
son importance pour une véritable
sanctification dans la vie ordinaire
dans le contexte des conditions
variées de la vie au milieu du monde.
À la fin des années quarante, une fois
obtenues les approbations
pontificales nécessaires, il affronta ce
qu’il appela la « bataille de la
formation » (cf. AVP, III, pp. 273-290)
afin d’avoir un nombre suffisant de
professeurs – en particulier de
prêtres – avec les titres académiques
ecclésiastiques appropriés et qui
pouvaient se charger de la formation
philosophico-théologique des
membres, essentielle à
l’accomplissement de la mission
apostolique de l’Opus Dei. La
structure de cette formation
doctrinale, adaptée aux
circonstances concrètes de chaque
fidèle, est décrite dans les statuts de
la Prélature (Statuta, nos 96-109).
Pour les Numéraires et une bonne
partie des Agrégés, hommes et



femmes, elle comprend l’équivalent
de deux ans de philosophie et quatre
ans de théologie avec des
programmes de durée égale et de
configuration analogue à ceux
enseignés dans les universités
pontificales romaines (Statuta, no

101). Les matières correspondantes
sont enseignées dans les Studia
Generalia régionales ou dans les
Centres d’études interrégionaux, et
les cours sont organisés d’une
manière compatible avec
l’accomplissement des obligations
professionnelles des membres
(Statuta, no 99).

Thèmes connexes : Activité de l’Opus
Dei ; Conscience ; Étude ; Liberté ;
Morale chrétienne ; Responsabilité ;
Théologie ; Travail, Sanctification du.



Bibliographie : C 369-386 Statuta
Operis Dei o Codex iuris particularis
seu Statuta Praelaturae Sanctae
Crucis et Operis Dei, in OIG, pp.
309-346 et dans IJC, pp. 628-657, nos

96-101 ; AVP, III, pp. 273-290 ; Jean-
Paul II, Const. Ap. Ut sit, 28-XI-1982 ;
Álvaro del Portillo, « Présentation »,
dans S, pp. 13-24 ; Ernst Burkhart -
Javier López Vie quotidienne et
sainteté dans l’enseignement de saint
Josémaria. Étude de théologie
spirituelle III, Madrid, Rialp, 2013, pp.
367-603.

Ernst Burkhart

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-
formation-consideration-generale/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-formation-consideration-generale/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-formation-consideration-generale/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-formation-consideration-generale/

	FORMATION : CONSIDÉRATION GÉNÉRALE

