
opusdei.org

FILIATION DIVINE

Origine contemplative d’une
doctrine. La filiation divine,
fondement de la vie spirituelle.
Filiation divine et identification
avec le Christ. L’Esprit Saint et
la filiation divine. La
participation dans la filiation
du Verbe. Filiation divine,
liberté et vie ordinaire. Filiation
divine et prière. Filiation
divine, fraternité et apostolat.
La joie et la conversion des
enfants de Dieu.



17/10/2023

Origine contemplative d’une
doctrine.
La filiation divine, fondement
de la vie spirituelle.
Filiation divine et identification
avec le Christ.
L’Esprit Saint et la filiation
divine.
La participation dans la filiation
du Verbe.
Filiation divine, liberté et vie
ordinaire.
Filiation divine et prière.
Filiation divine, fraternité et
apostolat.
La joie et la conversion des
enfants de Dieu.

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 

6. 

7. 
8. 

9. 



Lorsqu’est venue la plénitude des
temps, Dieu le Père a envoyé son Fils
éternel afin que, se faisant homme, Il
nous rachète et nous accorde
l'adoption filiale (cf. Ga 4, 4-5) : la
possibilité d'être vraiment des
enfants du Père dans le Christ par le
Saint-Esprit. La révélation de la
paternité divine est l'un des contenus
fondamentaux du message chrétien.
Dieu prend soin des hommes avec
amour, comme un père prend soin
de ses enfants. La reconnaissance de
la filiation divine traverse l'histoire
de la spiritualité chrétienne, se
manifestant avec une force
particulière et des accents divers
chez certains saints et auteurs
spirituels. Chez saint Josémaria, la
filiation divine du chrétien est
contemplée et vécue avec une
hauteur et une radicalité
particulières, comme fondement de
toute vie spirituelle. Dans ses
enseignements, « le nerf central est le



sens de la filiation divine » (DEL
PORTILLO, QCP, « Présentation »).

1. Origine contemplative d'une
doctrine

En général, la doctrine de Saint
Josémaria, n'est pas seulement
l'expression d'une science fruit
d'études académiques, même s’il
avait acquis une solide préparation
en théologie scientifique, mais
surtout l'expression d'une sagesse
née de la contemplation. Comme
l'écrivait saint Thomas d'Aquin, « la
sagesse est la connaissance des
choses divines ; elle appartient donc
à la contemplation » (Ad I Co, Lec. VI,
19).

Chez saint Josémaria, cette origine
contemplative est particulièrement
évidente dans son expérience vitale
et dans son enseignement de la
filiation divine. Il s'agit d'abord d'une
contemplation acquise par une
méditation fréquente et profonde sur



les données révélées. Ainsi, par
exemple, le 22 septembre 1931, il
écrivait : « J'étais en train de
considérer la bonté de Dieu envers
moi et, plein de joie intérieure, je me
serais mis à crier dans la rue, pour
que le monde entier se rende compte
de ma reconnaissance filiale : Père,
Père ! Et - même si ce n'était pas en
criant - j'ai marché en l'appelant
ainsi dans un murmure (Père !), à de
nombreuses reprises, sûr de lui
plaire » (Notes intimes, n. 296 : AVP, I,
p. 388 ; cfr. F 1033).

Sur le terrain de cette méditation et
de cette contemplation, qui
remplissait son âme d'une joyeuse
gratitude, Dieu lui-même, à un
moment précis - le 16 octobre de
cette même année 1931 - lui accorda
une contemplation infuse très élevée,
que saint Josémaria décrivit ainsi des
années plus tard : « Je sentis l'action
du Seigneur qui faisait germer dans
mon cœur et sur mes lèvres, avec la



force de quelque chose
d'impérieusement nécessaire, cette
tendre invocation : Abba ! Pater !
J'étais dans la rue, dans un tramway
» (Lettre 9-I-1959, n. 60 : AGP, série A.
3, 94-1-4). Un élément important de
ce don fût précisément cette
circonstance particulière (« dans la
rue, dans un tramway »), qui
caractérisait un aspect central de son
message : la sanctification au milieu
des réalités temporelles, en étant «
contemplatifs au milieu du monde
» (QCP 65).

2. La filiation divine, fondement de
la vie spirituelle

L'une des affirmations les plus
caractéristiques et les plus
fréquentes de saint Josémaria sur la
filiation divine est son caractère
fondamental dans la vie chrétienne.
Parfois, il y faisait particulièrement
référence en lien avec l'Opus Dei : «
La filiation divine est le fondement



de l'esprit de l'Opus Dei » (QCP 64).
Mais, dans sa pensée, ce caractère
fondamental est typique du
christianisme en tant que tel,
puisque, s'adressant à tous, il
affirme : « La filiation divine est une
vérité joyeuse, un mystère
réconfortant. Cette filiation divine
pénètre toute notre vie spirituelle
» (QCP 65).

Il ne s'agit donc pas seulement du
don de l'adoption filiale, mais aussi
du fait que la conscience croyant en
ce don informe toute la vie. En ce
sens, saint Josémaria parle
fréquemment non seulement de la
filiation divine, mais aussi du « sens
de la filiation divine ». Ainsi, en
parlant de chaque chrétien, il dira
que « le sens de la filiation divine est
le fondement de sa vie spirituelle » (F
987).

La filiation divine n'est pas une vertu
particulière, avec ses actes propres,



mais la condition permanente de
celui qui est le sujet de ces vertus.
Pour cette raison, on n'agit pas
comme un enfant de Dieu avec des
actions particulières : « Nous ne
pouvons être les enfants de Dieu de
temps à autre, bien qu'il y ait des
moments spécialement réservés à
cette considération, où nous nous
pénétrons de cette filiation divine,
qui est le cœur de la piété
» (Entretiens 102).

La piété est la vertu propre aux
enfants qui, surnaturellement, se
perfectionne grâce au don éponyme
du Saint-Esprit qui nous permet de
nous reconnaître comme enfants de
Dieu et d'agir, à tout moment, en
conséquence. Pour cette raison, « la
piété, qui naît de la filiation divine,
est une démarche profonde de l’âme,
qui finit par transformer l’existence
tout entière ; elle imprègne toutes les
pensées, tous les désirs, tous les élans
du cœur » (AD 146).



Ce caractère fondamental que prêche
saint Josémaria au sujet de la
filiation divine n'est pas une simple
option ascétique, mais une réalité
constitutive de l'être chrétien. Il
répond, en effet, aux données
révélées qui manifestent de diverses
manières l'adoption filiale comme le
but même de l'Incarnation
rédemptrice du Verbe éternel : « une
fois arrivée la plénitude des temps,
Dieu le Père envoya son Fils Premier-
Né dans le monde pour y rétablir la
paix ; afin que, l'homme une fois
racheté du péché, adoptionem
filiorum reciperemus, nous soyons
constitués fils de Dieu, libérés du
joug du péché, rendus capables de
participer à l'intimité divine de la
Sainte Trinité. » (QCP 65).

Dans l'enseignement de saint
Josémaria, le caractère fondamental
de la filiation divine se manifeste
aussi en ce que la sainteté à laquelle
tous sont appelés est précisément la



plénitude de la filiation divine : « La
sainteté, tant chez le prêtre que chez
le laïc, n'est pas autre chose que la
perfection de la vie chrétienne, que
la plénitude de la filiation divine, car
nous sommes tous, aux yeux de notre
Dieu Père, des enfants de condition
identique » (Lettre 2-II-1945, n. 8 :
AGP, série A 3, 92-3-2).

La notion même de plénitude de
filiation implique qu'elle ne se limite
pas à une relation d'origine et de
ressemblance reçue une fois pour
toutes avec la grâce, mais qu'elle est
plutôt une réalité intensive, qui
grandit, comme la grâce elle-même,
jusqu'à une plénitude. Ceci se
comprend à la lumière de l'identité
entre la filiation divine et
l'identification avec le Christ.

3. Filiation divine et identification
avec le Christ

Quand, en 1931, Dieu fit
expérimenter la filiation divine à



Saint Josémaria d'une manière
particulièrement intense, c'étaient
alors des temps de grandes difficultés
et de souffrances pour le fondateur
de l'Opus Dei. Des années plus tard, il
se rappelait cet événement une fois
de plus de cette manière : « Quand le
Seigneur me donnait ces coups, en
l'an trente et un, je ne le comprenais
pas. Et soudain, au milieu de cette
grande amertume, ces paroles : Tu es
mon fils (Ps 2, 7), tu es le Christ. Et je
savais seulement répéter : Abba,
Pater ! ; Abba, Pater !, Abba !, Abba !,
Abba ! Et maintenant je le vois sous
un jour nouveau, comme une
nouvelle découverte : comme se voit,
au fil des années, la main du
Seigneur, de la Sagesse divine, du
Tout-Puissant. Tu as fait en sorte,
Seigneur, que je comprenne qu'avoir
la Croix c'est trouver le bonheur, la
joie. Et la raison - je le vois plus
clairement que jamais - est la
suivante : avoir la Croix, c'est
s'identifier au Christ, c'est être le



Christ, et donc être un enfant de Dieu
» (Méditation, 28 avril 1963).

« Être le Christ, c'est être fils de Dieu
» : la filiation divine est identification
avec le Christ, avec le Fils Unique du
Père. Il ne s'agit pas seulement d'une
ressemblance avec le Christ, d'avoir
ses sentiments, ses réactions, sa
façon de voir la réalité, etc. (bien que
cela comprenne aussi tout cela) : «
ayez entre vous les mêmes
sentiments qu’a eus le Christ Jésus » :
Ph 2, 5). C'est se trouver dans la
même et unique relation que le
Christ a avec Dieu le Père ; la seule
qui fait qu'on s'adresse au Père avec
l'expression Abba !, comme l'écrit
Saint Paul : « vous avez reçu un
Esprit qui fait de vous des fils ; et
c’est en Lui que nous crions » : Abba,
Pater ! (Rm 8, 15 ; cf. QCP 64, QCP
118, QCP 136, etc.).

« L'identité du chrétien consiste à
être un enfant de Dieu dans le Christ



et, par conséquent, avec les paroles
du bienheureux Josémaria, que j'ai
entendues tant de fois, à se savoir 
alter Christus, ipse Christus, un autre
Christ, le Christ Lui-même
» (ECHEVARRÍA, 2001, p. 19 ; cf. QCP
11, QCP 96, QCP 104, QCP 107, QCP
115, etc.). Cette identification avec le
Christ se réalise radicalement sur la
Croix : avoir la Croix, c'est s'identifier
au Christ, c'est être le Christ, et donc,
être enfant de Dieu. Il s'agit d'une
compréhension vitale et sapientielle,
que nous pouvons directement relier
à Rom 8 :17 : « Puisque nous sommes
ses enfants, nous sommes aussi ses
héritiers : héritiers de Dieu, héritiers
avec le Christ, si du moins nous
souffrons avec Lui pour être avec Lui
dans la gloire ». Et il ne s'agit pas de
se limiter seulement à souffrir «
comme le Christ », mais de souffrir «
avec le Christ ». Tout en se référant à
la glorification (avec le Christ)
comme acquisition de l'héritage filial,
le texte implique également le lien



entre la filiation divine et la
souffrance « avec » le Christ.

Le texte et le contexte de cette
intuition sapientielle – « avoir la
Croix, c'est s'identifier au Christ, c'est
être le Christ, et donc être un enfant
de Dieu » - exigent de ne pas en
réduire le sens à la simple imitation
ou ressemblance morale avec Jésus-
Christ.

4. Le Saint-Esprit et la filiation
divine

« C'est la grande audace de la foi
chrétienne : proclamer la valeur et la
dignité de la nature humaine, et
affirmer que, par la grâce qui nous
élève à l'ordre surnaturel, nous
avons été créés pour atteindre la
dignité d'enfants de Dieu. Audace
vraiment incroyable, si elle n'avait
pour fondement le décret salutaire
de Dieu le Père, si elle n'avait été
confirmée par le sang du Christ et
réaffirmée et rendue possible par



l'action permanente du Saint-Esprit
» (QCP 133).

Cette « action » du Saint-Esprit est
exprimée par Saint Paul dans Rm 8,
14 : « En effet, tous ceux qui se
laissent conduire par l’Esprit de Dieu,
ceux-là sont fils de Dieu ». Ce n'est
pas une causalité efficace ad extra
(qui est commune aux trois
Personnes divines) ; ce n'est pas non
plus une simple « appropriation »,
puisque la Trinité nous introduit
dans son intimité : « nous avons été
appelés à pénétrer l'intimité divine
» (QCP 133). Dieu, nous unissant à
l'Amour infini qu'est l'Esprit Saint -
Esprit du Fils - (l'envoyant comme «
premier Don »), nous constitue
enfants du Père dans le Fils.

« Le sang du Christ et l'action de
l'Esprit Saint », dit saint Josémaria.
En ce sens, considérons une de ses
affirmations brèves et denses : « Le
Saint-Esprit est le fruit de la Croix



» (F 759). Pour toute l'humanité : «
comme un fruit de la Croix, l'Esprit
Saint se répand sur l'humanité
» (QCP 96) ; et pour chaque personne
qui donne sa vie en Christ à Dieu : «
Le Saint-Esprit est le fruit de la Croix,
du don total à Dieu, de la recherche
exclusive de sa gloire et du
renoncement absolu à nous-mêmes
» (QCP 137). « Avoir la Croix, c'est
être le Christ et donc être enfant de
Dieu », car le Saint-Esprit, qui fait de
nous des enfants de Dieu (cf. Rm 8,
14), est le fruit de la Croix.

La force sanctificatrice de la Croix est
éminemment présente dans le
Sacrifice eucharistique. Une raison
de plus pour comprendre que « la
Messe est le centre et la racine de la
vie chrétienne » (QCP 102). Par la
participation à l'Eucharistie, nous est
offerte l'identification maximale avec
Jésus-Christ et, par conséquent, celle
d'être enfants du Père dans le Christ
par l'Esprit Saint. Ce qui nous



identifie à Jésus dans la Communion,
ce n'est pas à proprement parler le
contact physique avec l'espèce
sacramentelle, mais la présence
substantielle, sous ces espèces, de
l'Humanité et de la Divinité du
Christ, qui, avec le Père, nous infuse
le Saint-Esprit avec une intensité
nouvelle. Saint Josémaria avait
l'habitude d'exprimer cet aspect du
mystère, affirmant qu'après la
Communion eucharistique, lorsque
la présence substantielle de
l'Humanité du Seigneur a déjà cessé,
« le Saint-Esprit demeure ».

Cette connexion des mystères - la
Croix, l'infusion de l'Esprit Saint,
l'Eucharistie et la filiation divine -
s'est exprimée de mille manières
dans la vie contemplative de saint
Josémaria, comme nous le lisons, par
exemple dans ce texte : « Je vois ta
Croix, mon Jésus, et je jouis de ta
grâce : ton Calvaire nous a valu le
Saint-Esprit en récompense… Et



chaque jour, par amour, tu te donnes
à moi — quelle folie ! — dans la très
Sainte Hostie... Et tu as fait de moi un
fils de Dieu ! Et tu m’as donné à ta
propre Mère » (F 27). Etre enfant de
Dieu, c'est « être le Christ » et, par
conséquent, être aussi enfant de
Marie.

5. Participation à la filiation du
Verbe

Dans le contexte propre d'une
exposition doctrinale, saint
Josémaria se rattache à la plus riche
tradition théologique,
spécifiquement avec la considération
de la filiation divine comme
participation de la filiation du Verbe :
« Par la grâce baptismale, nous avons
été constitués enfants de Dieu. Avec
cette libre décision divine, la dignité
naturelle de l'homme s'est
incomparablement élevée : et si le
péché a détruit ce prodige, la
Rédemption l'a reconstruit d'une



manière encore plus admirable, nous
conduisant à participer encore plus
étroitement à la filiation divine du
Verbe » (Lettre 19 -III-1967, n ° 93 :
AGP, série A.3, 95-1-1).

Saint Thomas d'Aquin utilise
fréquemment le concept de
participation, appliqué à la filiation
divine du Verbe (cf. par exemple,
S.Th., q.23, a. 4 s. C. ; Q. 24, a. 3 c.).
Participer à la filiation de Celui qui
est Fils Unique - seul Fils du Père -
signifie posséder partiellement, de
manière limitée, ce qui en Lui
subsiste en Totalité et Infinitude, de
telle sorte que cette participation ne
multiplie ni ne diminue cette Unité-
Totalité. C'est une possession partielle
de la relation elle-même (filiation
subsistante) du Verbe avec le Père,
relation constitutive de la personne
même du Fils. Cette possession
partielle, cet être partiellement
enfants de Dieu le Père est une
réalité intensive, qui peut et doit



croître, comme la grâce dont elle est
inséparable, jusqu'à cette « plénitude
», dans laquelle consiste la sainteté.

En même temps, cette participation
implique la présence fusionnelle de
la totalité chez celui qui participe de
cette totalité transcendante : nous
sommes enfants de Dieu le Père, par
le Christ, avec le Christ et dans le
Christ : « Rends souvent grâces à
Jésus, parce que, par Lui, avec Lui et
en Lui, tu peux t’appeler fils de Dieu
» (F 265). L'expression traditionnelle
dans le langage théologique enfants
dans le Fils a déjà été acceptée par le
Magistère de l'Église (cf. GS, 22 ; DVi,
32 et 52). Nous sommes donc « fils de
Dieu, frères du Verbe fait chair, de
Celui dont il a été dit : de tout être Il
était la vie et la vie était la lumière des
hommes (cf Jn, 1,4). Des enfants de la
lumière, des frères de la lumière,
voilà ce que nous sommes. » QCP 66).
Le Christ, sans cesser d'être le Fils
Unique du Père, est le Premier-né



parmi de nombreux frères (cf. Rm 8,
29).

Comme « nous avons été appelés à
pénétrer dans l'intimité divine » (QCP
133), bien que l'action d'adoption soit
ad extra, et donc commune aux trois
Personnes divines, son terme est ad
intra : notre participation à la vie
intime de la Trinité comme enfants
dans le Fils par le Saint-Esprit. Et,
comme cette filiation est dans le Fils,
tout en étant plusieurs, nous sommes
réellement « un dans le Christ » (Rm
12, 5), nous formons le Corps du
Christ (cf. 1 Co 12).

6. Filiation divine, liberté et vie
ordinaire

Le caractère fondamental de la
filiation divine tend à se manifester
dans toute la vie chrétienne, à partir
de ce qui détermine la structure
existentielle de la personne, c'est-à-
dire la liberté. Il ne s'agit pas d'une
simple liberté naturelle, mais d'une



nouvelle liberté surnaturelle,
précisément enracinée dans la
filiation divine. En cela aussi, il y a
pleine harmonie avec saint Paul (cf.,
par exemple, Ga 5, 13). « J’aime
parler de l’aventure de la liberté, car
c’est ainsi que s’écoule votre vie et la
mienne. Librement — comme des
enfants et, pardonnez-moi si j’insiste,
non comme des esclaves — nous
suivons le sentier que le Seigneur a
tracé pour chacun de nous. Nous
savourons cette facilité de
mouvement comme un don de Dieu
» (AD 35).

Cette liberté exclut l'esclavage de la
peur (cf. Rm 8, 15) : « Un fils de Dieu
n’a peur ni de la vie, ni de la mort,
parce que le sens de la filiation
divine est le fondement de sa vie
spirituelle » (F 987). Précisément, le
Christ « a rendu libres tous ceux qui,
par crainte de la mort, passaient
toute leur vie dans une situation
d’esclaves » (He 2, 15). Le sens de la



filiation divine autorise la liberté
d'esprit, précisément parce qu'il
éloigne la peur dans toutes les
dimensions de la vie, personnelle,
familiale, etc. En toute circonstance,
ordinaire ou extraordinaire, l'enfant
de Dieu peut et doit avoir une
certitude de foi dans l'amour
omniscient et omnipotent de Dieu
son Père : « Il faut se convaincre que
Dieu est continuellement près de
nous. — Nous vivons comme si le
Seigneur était loin, là-haut, où
brillent les étoiles, et nous ne voyons
pas qu’il est aussi toujours à nos
côtés. Et il est là, comme un Père
aimant. — Il aime chacun de nous
plus que toutes les mères du monde
ne peuvent aimer leurs enfants. — Il
nous aide, nous inspire, nous bénit…
et nous pardonne » (C 267).

D'un autre côté, la même expérience
spirituelle de notre propre liberté
révèle plus profondément la réalité
de la filiation divine : « Au milieu des



limitations inséparables de notre
condition présente, car, d'une
certaine façon, le péché continue
d'habiter en nous, le chrétien perçoit
avec une clarté nouvelle toute la
richesse de sa filiation divine, quand
il se sent entièrement libre parce
qu'il travaille aux choses de son Père
» (ECP 138). Et cela justement au
travail, quel qu'il soit, qui ne traduit
jamais alors l'esclavage ou la
servitude, mais la liberté des enfants
qui travaillent seuls, « aux affaires de
leur père ». Et, enraciné dans la
filiation divine, le travail devient
prière : « Bien qu'entièrement plongé
dans son travail ordinaire, parmi les
autres hommes, ses égaux, attelé à la
tâche, occupé, perpétuellement
tendu, le chrétien doit être en même
temps totalement plongé en Dieu,
parce qu'il est fils de Dieu » (QCP 65).

7. Filiation divine et prière



Lorsque les disciples demandent au
Seigneur de leur apprendre à prier,
ils entendent le Notre Père de ses
lèvres (cf. Lc 11, 1-2). Commentant
cette scène, saint Josémaria écrit : «
Vous remarquerez comme la réponse
est surprenante : les disciples
partagent leur vie avec Jésus-Christ
et, tout en conversant avec eux, le
Seigneur leur montre comment ils
doivent prier. Il leur révèle le grand
secret de la miséricorde divine : nous
sommes enfants de Dieu, et nous
pouvons nous entretenir en toute
confiance avec Lui, comme un enfant
converse avec son père » (AD145).

La filiation divine caractérise la
prière chrétienne de telle sorte que
celle-ci n'est rien d'autre que la
relation de l'enfant avec son Père. Un
dialogue qui commence
généralement par des prières
vocales, pour se poursuivre plus tard
dans la contemplation sans le bruit
des paroles. Un entretien avec Dieu



caractérisé par la confiance et qui
dans son contenu englobe aussi toute
notre vie : « tout ce qui résonne dans
notre tête et dans notre cœur : joies,
tristesses, espérances, chagrins,
succès, échecs, et jusqu’aux plus
petits détails de notre journée. Parce
que nous nous serons rendus compte
que tout ce qui nous concerne
intéresse notre Père céleste » (AD
245).

C'est principalement dans la prière
que s'exprime cette caractéristique
du sens de la filiation divine qu'est
l'enfance spirituelle et qui, à partir
de la prière, se projette dans toute
l'existence. « Certes, l'enfance
spirituelle n'est pas la même chose
que la filiation, mais elle la
présuppose et n'est rien de plus
qu'une conséquence de la paternité
divine » (DERVILLE, 2009, p. 284).
Saint Josémaria n'a pas proposé de
manière ou de chemin spécifique
pour vivre la substance de l'enfance



spirituelle enseignée par Jésus-Christ
(cf. Mt 18, 3) ; mais, en tout cas, il
enseignait dans sa prédication qu' « il
faut apprendre à être comme des
tout-petits, il faut apprendre à être
enfants de Dieu. Et, au passage, il
faut transmettre à tous cet esprit qui,
au milieu des faiblesses naturelles,
nous rendra “ fermes dans la foi ”,
féconds dans nos œuvres et assurés
sur notre chemin » (AD 148).

D'autre part, la filiation divine ne fait
pas que conférer simplement un
caractère filial au dialogue avec Dieu,
mais s'exprime essentiellement dans
la prière, parce qu'elle est
participation dans le Verbe, dans la
Parole éternelle de Dieu. La filiation
divine est exprimée dans l'Abba,
Pater !

8. Filiation divine, fraternité et
apostolat

La filiation divine commune dans le
Christ fonde la fraternité chrétienne



correspondante, avec des
caractéristiques surnaturelles
précises, venant du fait que chaque
fille et chaque fils de Dieu est - au
sens rappelé précédemment par
l'expression de saint Josémaria - ipse
Christus. D'où la synthèse qui
englobe les innombrables aspects
particuliers de l'exercice de l'amour
fraternel : « Pense aux autres — et
avant tout, à ceux qui sont près de toi
—, comme à ce qu'ils sont : des
enfants de Dieu, avec toute la dignité
qui s'attache à ce titre merveilleux.
Nous devons nous comporter comme
des enfants de Dieu avec les enfants
de Dieu : notre amour doit être un
amour qui se sacrifie, un amour
quotidien, fait de mille détails de
compréhension, de sacrifice
silencieux, de don discret de soi.
Voilà le bonus odor Christi, qui faisait
dire aux compagnons de nos
premiers frères dans la foi : voyez
comme ils s'aiment ! (TERTULIEN,
Apologeticus, 39) »(QCP 36).



La fraternité chrétienne ne s'étend
pas seulement aux personnes qui
sont actuellement, par la grâce,
enfants de Dieu dans le Christ, mais
elle atteint tout le monde, car tous
sont d'une certaine manière enfants
de Dieu, ses créatures, et tous sont
également appelés à l'intimité du
Père. Par conséquent, « étant tous
des hommes, et tous des fils de Dieu,
nous ne pouvons pas concevoir notre
vie comme la préparation fébrile
d’un curriculum brillant, d’une
carrière remarquable. Nous devons
nous sentir tous solidaires »(AD 76).

Surmontant toute distinction, nous
devons toujours garder à l'esprit que
« Notre Seigneur est venu apporter la
paix, la bonne nouvelle, la vie à tous
les hommes. Pas seulement aux
riches, ni seulement aux pauvres. Pas
seulement aux sages, ni seulement
aux naïfs. A nous tous qui sommes
frères, car nous sommes frères, étant
les fils d'un même Père, Dieu. Il n'y a



donc qu'une race, la race des enfants
de Dieu, Il n'y a qu'une couleur : la
couleur des enfants de Dieu. Et il n'y
a qu'une langue : celle qui parle au
cœur et à l'esprit et qui, sans avoir
besoin de mots, nous fait connaître
Dieu et nous fait nous aimer les uns
les autres »(QCP 106).

De l'amour fraternel, enraciné dans
la filiation divine - donc, dans
l'identification avec le Christ - jaillit
le zèle apostolique. « Si tu es un autre
Christ, si tu te comportes en fils de
Dieu, tu enflammeras où que tu te
trouves : le Christ embrase ; il ne
laisse pas les cœurs indifférents » (F
25). Et la raison est claire : « Il n'est
pas possible de séparer, chez le
Christ, son être de Dieu-Homme de sa
fonction de Rédempteur. Le Verbe
s'est fait chair et Il est venu sur la
terre ut omnes homines salvi fiant (cf
1 Tm 2,4), pour sauver tous les
hommes. Avec nos misères et nos
limitations personnelles, nous



sommes d'autres Christs, le Christ Lui
même et nous aussi sommes appelés
à servir tous les hommes » (QCP 106 ;
cf. C 919).

9. La joie et la conversion des
enfants de Dieu

« La joie est la conséquence logique
de la filiation divine, de la certitude
de nous savoir aimés d'un amour de
prédilection par Dieu notre Père, qui
nous accueille, nous aide et nous
pardonne » (F 332).

La joie surnaturelle, fruit de l'Esprit
Saint, enracinée dans la filiation
divine n'est pas obscurcie par la
douleur qui, d'une manière ou d'une
autre, accompagne toute existence
humaine dans ce monde ; d'ailleurs, «
le fait de reconnaître le sens
surnaturel de la douleur, représente,
en même temps, la conquête
suprême. Jésus, en mourant sur la
Croix, a vaincu la mort ; Dieu tire de
la mort la vie. Il n'est pas digne d'un



enfant de Dieu de se résigner à cette
tragique mésaventure ; il doit au
contraire se réjouir par avance de la
victoire » (QCP 168).

De plus, la douleur peut devenir la
racine d'une joie croissante, car pour
le chrétien, trouver la souffrance,
c'est trouver la Croix et, sur la Croix,
être ipse Christus, fils de Dieu. Et,
ainsi, « si nous obéissons aux
volontés de Dieu, la Croix sera, pour
nous aussi, résurrection, exaltation.
La vie du Christ s'accomplira en nous
pas à pas : on pourra assurer que
nous avons vécu en nous efforçant
d'être de bons enfants de Dieu, que
nous sommes passés sur la terre en
faisant le bien, malgré notre faiblesse
et nos erreurs personnelles, si
nombreuses soient-elles » (QCP 21).

C'est non seulement la douleur, mais
aussi l'expérience du péché qui
assombriraient - voire détruiraient -
la joie, si l'on n'avait recours à la foi



en l'amour de Dieu qui nous adopte
comme enfants dans le Christ. Par
exemple, « la liturgie de Carême
prend parfois des accents tragiques,
lorsque nous réfléchissons à ce que
signifie, pour l'homme, le fait de
s'écarter de Dieu. Mais cette
conclusion n'est pas le dernier mot.
Le dernier mot, c'est Dieu qui le dit,
et c'est l'assurance de notre filiation
divine » (QCP 66). Pour cette raison, «
la conscience de notre filiation divine
imprègne de joie notre conversion,
elle nous dit que nous sommes en
train de revenir vers la maison du
Père » (QCP 64). Parce que « quelle
que soit la nature de la faute que
nous pourrons commettre, aussi
triste soit-elle, nous n’hésiterons
jamais à réagir, à revenir sur la
grand’route de la filiation divine qui
aboutit dans les bras grands ouverts
de Dieu notre Père qui nous attend
» (AD 148).



Le sens de la filiation divine est
intrinsèquement lié à l'optimisme
propre à l'espérance, qui nous
conduit à aimer le monde, qui est
sorti bon des mains de Dieu notre
Père, et à affronter la vie avec la
claire conscience qu'on peut faire le
bien et vaincre le péché. La filiation
divine « comble ainsi d'espérance
notre lutte intérieure, et nous
confère la simplicité confiante des
petits enfants. Plus encore :
précisément parce que nous sommes
enfants de Dieu, cette réalité nous
pousse aussi à contempler avec
amour et admiration toutes les
choses qui ont jailli des mains de
Dieu, le Père Créateur. Et ainsi nous
sommes des contemplatifs au milieu
du monde, en aimant le monde
» (QCP 65). De plus, « il est devenu
possible à l'homme nouveau, à cette
nouvelle greffe que sont les enfants
de Dieu (cf. Rm 6, 4-5), de libérer la
création tout entière du désordre, en
restaurant toutes choses dans le



Christ (cf. Eph 1, 5-10), qui les a
réconciliées avec Dieu (cf. Col 1 :20)
» (QCP 65).

Thèmes connexes : Joie ; Croix ; Dieu
Père ; Saint Esprit ; Identification
avec le Christ ; Enfance spirituelle ;
Liberté ; Prière ; Piété ; Sainteté,
Appel universel à ; Sainte Trinité.

Bibliographie : “Llamados a ser hijos
del Padre. Aproximación teológica a
la noción de filiación divina
adoptiva”, en José Luis ILLANES (ed.)
El Dios y Padre de Nuestro Señor
Jesucristo, Pamplona, EUNSA, 2000,
pp. 251-272 ; Catalina BERMÚDEZ
MERIZALDE, “Hijos de Dios uno y
trino por la gracia. La filiación
divina, fundamento y raíz de una
espiritualidad”, AnTh, 7 (1993), pp.
347-368 ; Jutta BURGGRAF Abba,
Pater. Als Kinder Gottes leben nach



der Lehre des seligen Josemaría
Escrivá, Köln, Adamas, 1999 ; Ernst
BURKHART - Javier LÓPEZ Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría. Estudio de teología
espiritual, II, Madrid, Rialp, 2011 ;
Guillaume DERVILLE, « Une
connaissance d'amour. Note de
théologie sur l’édition critique-
historique de Chemin », SetD, 3
(2009), pp. 277-305 ; Javier
ECHEVARRÍA Memoria del Beato
Josemaría Escrivá. Entrevista con
Salvador Bernal, Madrid, Rialp,
2000 ; ID. Itinerarios de vida
cristiana, Madrid, Planeta, 2001 ;
Francisco FERNÁNDEZ CARVAJAL -
Pedro BETETA LÓPEZ Hijos de Dios.
La filiación divina que vivió y
predicó el Beato Josemaría Escrivá,
Madrid, Palabra, 1995 ; José Luis
ILLANES, “Experiencia cristiana y
sentido de la filiación divina en San
Josemaría Escrivá de Balaguer”,
PATH, 7 (2008), pp. 461-475 ;
Fernando OCÁRIZ, “La filiación



divina, realidad central en la vida y
en la enseñanza de Mons. Escrivá de
Balaguer”, ScrTh 13 (1981), pp. 15-89
(reproducido en ID. Naturaleza,
gracia y gloria, Pamplona, EUNSA,
2000, pp. 175-221) ; Javier SESÉ
ALEGRE, “La conciencia de la
filiación divina, fuente de vida
espiritual”, ScrTh 31 (1999), pp.
471-493.

Fernando Ocariz

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-
filiation-divine/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-filiation-divine/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-filiation-divine/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-filiation-divine/

	FILIATION DIVINE

