
opusdei.org

ÉGLISE

1. L'Église, mystère de foi. 2.
Propriétés de l'Église. 3.
L'Église, Peuple sacerdotal. 4.
Les laïcs et la mission de
l'Église.

13/07/2024

1. L'Église, mystère de foi.

2. Propriétés de l'Église.

3. L'Église, Peuple sacerdotal.

4. Les laïcs et la mission de l'Église.



La compréhension de l'Église par
saint Josémaria se manifeste dans sa
prédication et ses écrits, mais aussi
dans sa praxis pastorale et
spirituelle. Plus qu’une ecclésiologie
systématique, il propose une
expérience de foi vécue, attestée et
partagée. Comme toute prédication,
celle-ci répond à des circonstances et
des objectifs spécifiques. Ses
homélies actualisent la Parole de
Dieu afin de favoriser la conversion
et d’aller à la suite du Seigneur.
Certaines d'entre elles ont un
contenu ecclésiologique direct,
comme Le grand Inconnu (25 mai
1969, QCP) ; La fin surnaturelle de
l'Église (28 mai 1972, dans Aimer
l’église) ; Loyauté envers l'Église (4
juin 1972, ibid.) et Prêtre pour
l'éternité (13 avril 1973, ibid.) ; ces
trois dernières homélies datent du
début de la décennie difficile des
années soixante-dix, et rappellent les
principaux points de l'enseignement
catholique sur l'Église et le ministère



sacerdotal. L'homélie Aimer le monde
passionnément (Entretiens 113-123),
qui propose un guide pour
l'existence chrétienne dans le monde,
revêt une importance particulière.
On y trouve souvent des
formulations clarificatrices de la foi
catholique, comme sur la mission de
l'Église ou sa dimension
hiérarchique, ou sur l'existence et la
signification du sacerdoce
ministériel ; à côté de ces résumés
catéchétiques, on trouve ici et là des
affirmations qui comportent des
présupposés et ont des conséquences
théologiques de grande portée. Les
textes de nature pastorale-spirituelle
(C, S et F) contiennent des conseils
issus de son expérience de l'Église
comme habitat de la vie chrétienne
(cf. RODRÍGUEZ, 2004, p. 200).
D'autres écrits proposent des
orientations pour l’accueil de
l'enseignement ecclésiologique du
Concile Vatican II, comme l'entretien 
Spontanéité et pluralisme du peuple



de Dieu (Entretiens 1-23). Avec la
diversité des genres et des
destinataires, saint Josémaria
transmet un sensus Ecclesiae vivant,
un amour de l'Église et une
conscience intense de la grandeur de
la vocation dans le Christ (cf. AIG, pp.
25-26, 37, 56-57 ; DEGENHARDT, 2002,
pp. 91-104 ; DEL PORTILLO, AIG, pp.
99-125 ; BURKE, 1981, pp. 691-701).

1. L'Église, mystère de la foi

Pour saint Josémaria, l'Église est le
mystère de la vie du Dieu Trine qui a
fait irruption dans l'histoire pour que
les hommes aient le salut et la vie en
abondance. Parce que le peuple de
Dieu vit de la participation à la vie du
Père, du Fils et du Saint-Esprit, on
accède seulement par la foi à sa
pleine réalité. « Nous devons méditer
souvent, pour ne pas l'oublier, que
l'Église représente un mystère grand
et profond. Nous ne pourrons pas
l'appréhender pleinement en cette



vie. Si la raison essayait de
l'expliquer à elle seule, elle ne verrait
que la réunion de personnes qui
accomplissent certains préceptes et
qui pensent de façon semblable. Mais
cela, ce ne serait pas la sainte Église
Nous les catholiques, nous trouvons
dans la sainte Église notre foi, nos
règles de conduite, notre prière, le
sens de la fraternité, la communion
avec tous nos frères déjà disparus et
qui se purifient dans le purgatoire –
l'Église souffrante – ou avec ceux qui
jouissent déjà de la vision béatifique
– l'Église triomphante – et aiment
éternellement le Dieu trois fois saint.
C'est l'Église qui demeure ici et qui,
en même temps, transcende l'histoire
» (Aimer l’Église 2 ; cf. AIG, p. 28 et p.
30).

a) L'Église, œuvre de la Trinité

Son caractère de mystère vient de
son lien avec le mystère trinitaire : «
L’Église prend racine dns le mystère



fondamental de notre foi catholique :
celui de Dieu Un en essence et Trine
en personnes. Les Pères de l'Église
l'ont toujours vue ainsi : centrée sur
la Trinité » (Aimer l’Église, 1). La
prédication de saint Josémaria se
rattache de manière connaturelle à
l'enseignement du Concile Vatican II
sur la relation de l'Église à la Sainte
Trinité, tant dans son origine
historique que dans son être
permanent. L'Église naît du dessein
du Père et vit de la double mission
conjointe et inséparable du Fils et de
l'Esprit Saint. « L'Église est l'œuvre de
la Sainte Trinité » (Aimer l’Église 22).
Ainsi, ce qui est décisif dans l'Église,
c'est l'action de la Trinité et la
présence du Christ en elle par
l'Esprit : « Ce qui est le plus
important dans l'Église, ce n'est pas
de voir comment les hommes
répondent, mais de voir ce que Dieu
fait. L'Église, c'est le Christ présent
parmi nous ; Dieu qui vient à
l'humanité pour la sauver, en nous



appelant par sa révélation, en nous
sanctifiant par sa grâce » (QCP 131).
Dieu le Père « ne cesse de sanctifier,
par l'Esprit Saint, l'Église fondée par
son Fils bien-aimé » (Aimer l’Église,
2). L'Église accomplit la volonté du
Père et est l'épouse du Fils assistée
par l'Esprit Saint. « Quand viendra
l'Esprit de vérité, annonce Jésus, Il
me glorifiera, car c'est de mon bien
qu'Il prendra pour vous en faire part
(Jn 16, 14). Le Saint-Esprit est l'Esprit
envoyé par le Christ pour réaliser en
nous la sanctification qu'Il a méritée
pour nous sur la terre. Sans foi en
Jésus-Christ, en sa doctrine, en ses
sacrements et en son Église, il ne
peut y avoir de foi en l'Esprit Saint
» (QCP 130). « Le Christ vit [dans son
Église] (…). Je vous le dis en vérité, il
vous est utile que je m'en aille ; car si
je ne m'en vais pas, le Consolateur ne
viendra pas à vous ; mais si je m'en
vais, je vous l'enverrai (Jn 16, 7).
C'était le dessein de Dieu : Jésus, en
mourant sur la Croix, nous a donné



l'Esprit de Vérité et de Vie. Le Christ
demeure dans son Église : dans ses
sacrements, dans sa liturgie, dans sa
prédication, dans toute son activité.
D'une manière particulière, le Christ
reste présent parmi nous, dans le
don de soi quotidien de la Sainte
Eucharistie. C'est pourquoi la messe
est le centre et la racine de la vie
chrétienne. Dans chaque messe, il y a
toujours le Christ tout entier, Tête et
Corps » (QCP 102). L'amour trinitaire
déverse sa grâce à travers l'Église sur
l'humanité entière, en particulier
dans la célébration de l'Eucharistie,
source et sommet de la vie
chrétienne, où a lieu le don de soi
trinitaire qui soutient l'Église dans
son être.

b) Corps du Christ par le Saint-Esprit

Par le don de son Esprit, le Christ fait
de l'Église son Corps Mystique (cf.
LG, 7). L'enseignement paulinien sur
le corps que les chrétiens forment



avec le Christ Tête est constant chez
saint Josémaria. La communauté
chrétienne, visible et historique, est
le Corps du Christ qui vit sous l'action
de l'Esprit Saint selon le dessein
d'amour du Père. « La Sainte Écriture
emploie beaucoup d'expressions,
tirées de l'expérience humaine, pour
parler du Royaume de Dieu et de sa
présence parmi nous, dans l'Église.
Elle la compare au bercail, au
troupeau, à la maison, à la semence,
à la vigne, au champ que Dieu a
ensemencé ou au terrain sur lequel il
a construit. Mais elle met l'accent sur
une expression qui les résume
toutes : l'Église est le Corps du Christ.
(...) Comme notre foi est lumineuse !
Nous sommes tous dans le Christ
parce qu'il est la tête du corps de
l'Église (Col 1, 18). C'est la foi que les
chrétiens ont toujours confessée
» (Aimer l’Église, 4 & 5). La vie du
Christ s'étend à ses membres en
solidarité de grâce, et ainsi tous
communiquent entre eux, sur la



terre comme au ciel (cf. C 544 ; F 462
& 846). La communion des saints est
le fondement de la fraternité
spirituelle et visible entre l'Église
historique et pèlerine avec les saints
du ciel, et entre nous qui vivons sur
la terre (cf. C 469) : dans la prière et
la mission avec les frères qui
s'accompagnent (cf. C 545), qui se
soutiennent mutuellement par leur
prière (cf. C 546 & 547), par leurs
privations et leur pénitence (cf. C 548
& 550). C'est ainsi que s'actualise «
cette fraternité si profondément
vécue par les premiers chrétiens
» (Entretiens 61, & 24 ; ROMANO,
1992, pp. 144-147). La communion
avec Marie, Mère de Dieu et de
l'Église revêt une importance
particulière (cf. MIRALLES, 2004, pp.
186-188 ; sur Marie et l'Église, cf. AIG,
p. 43 ; AD 155 & 288 ; QCP 139, 140,
141, 145 & 171).

c) L'Église, inséparablement divine et
humaine



L'une des grandes questions qui ont
accompagné l'ecclésiologie au cours
des derniers siècles a été
l'articulation des dimensions
humaine et divine de l'Église. La
Const. Dogm. Lumen Gentium, no 8,
parle de la « réalité complexe »
constituée par l'humain et le divin
dans l'Église. Par analogie avec le
mystère du Verbe incarné, les aspects
invisibles et visibles de l'Église ne
sont pas séparables, comme si on
voulait séparer une Église
charismatique d’une Église
institutionnelle ou hiérarchique. Elle
est « Corps du Christ Notre Seigneur
en personne, l'action du Saint-Esprit,
la tendre présence du Père. Par
conséquent, l'Église est
inséparablement humaine et divine.
(...) Elle vit et agit dans le monde.
Toutefois sa fin et sa force ne se
trouvent pas sur la terre, mais au Ciel
» (Aimer l’Église 6). L'Église est une
communauté dotée d'une dimension
juridique, d'une structure



indissociable car elle n'est pas «
l'œuvre des hommes et le simple
produit de contingences historiques.
Il n'y a qu'une Église. Le Christ n'a
fondé qu'une Église : visible et
invisible, avec un corps hiérarchique
et organisé, avec une structure
fondamentale de droit divin et une
profonde vie surnaturelle qui
l'anime, la soutient et la vivifie
» (ibid.). D'où son analogie avec le
mystère du Verbe incarné. En tant
qu’humaine, elle exige un 
aggiornamento, c'est-à-dire un retour
fidèle aux sources, à « l'idéal de
l'Évangile » (Entretiens 28), à «
l'esprit authentique de l'Évangile
» (Entretiens 35), ce qui n'implique
pas un saut dans l'histoire en
ignorant ce qui s’est passé
entretemps : « tout ce qui se
développe dans l'histoire » grandit «
d'une manière graduelle et
progressive, comme grandit tout
organisme vivant » (Entretiens 26).
Face à une compréhension



dialectique du progrès doctrinal et
vital du Peuple de Dieu
(progressisme versus intégrisme),
saint Josémaria affirme : « Moi, en
revanche, je préfère croire – de toute
mon âme – à l'action de l'Esprit Saint,
qui souffle où il veut et sur qui il veut
» (Entretiens 23).

d) Notre Mère, la Sainte Église

Saint Josémaria vit l'Église comme
une Mère en qui nous croyons, que
nous aimons, servons et vénérons,
qui nous remplit de joie et élargit
notre cœur (cf. C 517-519, 522,
524-525, 576 & 750 ; S 49, 275, 354,
365, 409 & 920 ; F 471, 583, 630, 632,
638, 722, 769, 852, 932, 935 & 1043 ; 
Entretiens 117 ; AD 33 & 110). L'Église
est la « Sainte Mère, qui nous a fait
entrer dans la vie de la grâce et nous
nourrit jour après jour avec une
inépuisable sollicitude » (AIG, pp. 25,
34, 38 ; ROMANO, 1992, pp. 125-129).
Cette considération est en continuité



avec la grande tradition chrétienne
et met en évidence l'instrumentalité
salvifique de l'Église. La maternité de
l'Église engendre la « foi de l'Église »
à travers les sacrements de la foi, en
particulier l'Eucharistie (cf.
RODRÍGUEZ, 2004, pp. 207-209). Face
à tout individualisme, le chrétien se
sait en communion avec la totalité
des pasteurs et des fidèles au sein de
l'Église, dans laquelle il nait à la vie
dans le Christ. C'est pourquoi saint
Josémaria exhorte à, « en tout temps
et en toute chose, (…) avoir les
mêmes sentiments que l'Église du
Christ » (Entretiens 29), malgré les
défauts de ceux qui la composent (cf.
AIG, pp. 24-26 ; QCP 131).

2. Propriétés de l'église

« Et unam, sanctam, catholicam et
apostolicam Ecclesiam ! … — Je
m’explique ta lenteur quand tu pries,
pour mieux savourer : je crois à
l’Église une, sainte, catholique et



apostolique… » (C 517). « Voilà les
propriétés essentielles de l'Église, qui
découlent de sa nature, telle que le
Christ l'a voulue » (Aimer l’Église 19).
Ces propriétés unissent l'Église « au
mystère le plus ineffable de notre
sainte religion : celui de la Très
Sainte Trinité » (Aimer l’Église 1 ; cf.
ROMANO, 1992, pp. 129-132). L'unité
et la sainteté sont des reflets de la
sainteté du Dieu Saint, Un et Trine,
qui par l'apostolicité envoie l'Église
dans le monde entier pour être « le
sacrement universel du salut »,
mission qui est le sens de sa
catholicité – (cf. Ad Gentes, décret sur
l’activité missionnaire de l’Église, no

1).

a) L'unité

Dans une de ses homélies, saint
Josémaria contemple l'unité à partir
de l'Évangile de Jean (cf. Aimer
l’Église 20) Ainsi, en plus de l'unité
interne de l'Église, il souligne la



dimension de l'unité visible de
l'Église. Jésus appelle à l'unité de ses
disciples en un seul troupeau sous un
seul Pasteur et prie le Père pour
l'unité de ses disciples, à la
ressemblance de l'unité du Fils avec
le Père. Sans unité, il n'y a pas de vie
et pas de fruit. Unité interne avec le
Christ, la vigne, et aussi unité externe
entre les membres du Corps. Pour les
chrétiens, l'unité doit être une
passion comme l'ont vécu les Pères
de l'Église. Saint Josémaria
commente tout cela : « Quels accents
merveilleux Notre Seigneur a
employés pour parler de cette
doctrine ! Il multiplie les mots et les
images pour que nous le
comprenions, pour que cette passion
de l'unité reste gravée en notre âme
» (Ibid.). Pour saint Josémaria, il ne
fait aucun doute que l'Église est une
et unique. « L'union des chrétiens ?
Oui. Plus encore : l'union de tous
ceux qui croient en Dieu (...) Mais le
Christ a fondé une seule Église ; Il n'a



qu'une seule Épouse » (Aimer l’Église
21). Les séparations des chrétiens ne
l'ont pas fait disparaître. « Elle n'est
pas à reconstruire avec des
fragments dispersés à travers le
monde » (Ibid.). La conviction de
saint Josémaria sur l'Église et la 
plenitudo fidei catholique était
compatible avec son amitié pour les
chrétiens non catholiques marquée
par un profond respect pour la «
liberté des consciences » (qu'il
distingue de la « liberté de
conscience » au singulier car « cela
revient à juger comme moralement
bon le fait que l’homme repousse
Dieu » (AD 32). « Un jour, encouragé
par l'accueil affable et paternel de Sa
Sainteté, – racontait saint Josémaria –
j'ai expliqué au pape Jean XXIII : «
Saint-Père, dans notre Œuvre, tous
les hommes, catholiques ou non, ont
toujours trouvé une demeure
accueillante : je n'ai pas appris
l'œcuménisme de Votre Sainteté. » Il
eut un rire ému, car il savait que, dès



1950, le Saint-Siège avait autorisé
l'Opus Dei à recevoir, comme
coopérateurs, les non-catholiques et
même les non-chrétiens » (Entretiens
22 ; cf. Entretiens 29). Saint Josémaria
a énuméré quelques aspects de sa
spiritualité dans lesquels il notait des
points de rencontre avec des
chrétiens non catholiques (cf. 
Entretiens 22). Sa passion pour l'unité
des chrétiens « afin que le monde
croie » (Jn 17,21) débouchait sur le
désir de l'unité humaine : « Je
demande chaque jour au Seigneur
d'agrandir mon cœur pour qu'il
continue de rendre surnaturel
l'amour qu'il a mis dans mon âme
pour tous les hommes, sans
distinction de race, de peuple, de
conditions culturelles ou de fortune
» (Aimer l’Église 21).

b) la sainteté

La sainteté de l'Église se réalise selon
une double phase, à savoir « une



perfection que nous pourrions
appeler originelle, et une autre
finale, eschatologique » (Aimer
l’Église 22). L'Église a été dotée à
l'origine, de manière constitutive, des
biens du salut : la Parole et les
Sacrements, afin de sanctifier
l'humanité. « Notre Mère est sainte,
parce qu'elle est née pure et qu'elle
continuera d'être sans tache pour
l'éternité (...) Notre Mère est sainte,
de la sainteté du Christ auquel elle
est unie en corps – que nous formons
à nous tous – et en esprit – l'Esprit
Saint (...).Tu es sainte, Église, ma
Mère, parce que le Saint Fils de Dieu
t'a fondée ; tu es sainte parce que le
Père, source de toute sainteté, l'a
ainsi disposé ; tu es sainte parce que
l'Esprit Saint t'assiste, lui qui
demeure en l'âme de tes fidèles pour
réunir les enfants du Père qui
habiteront l'Église du Ciel, la
Jérusalem éternelle » (Aimer l’Église
25). Saint Josémaria relie la sainteté
de l'Église à sa maternité salvatrice



qui engendre dans son sein le peuple
sanctifié : « Et en tant que membres
d'un peuple saint, tous les fidèles ont
reçu cette vocation à la sainteté et
doivent s'efforcer de répondre à la
grâce et d'être personnellement
saints » (Aimer l’Église 22). Mais
jusqu'à ce que l'Église atteigne sa
phase eschatologique, une «
contradiction apparente souligne un
des aspects du mystère de l'Église.
L'Église, qui est divine, est aussi
humaine, parce qu'elle est formée
par des hommes, et que les hommes
ont des défauts » (Aimer l’Église 23).
Dans l'histoire, la paille et le blé, le
bon et le mauvais poisson, se
mélangent. « Tous ne répondent pas
avec loyauté à son appel. Et l'on
découvre à la fois dans l'Église,
Épouse du Christ, la merveille du
chemin du salut, (…) les misères de
ceux qui le parcourent », et la beauté
de la Mère « que l'ombre de la
bassesse humaine peut maintenir
cachée » (Aimer l’Église 25) par les



péchés de ses enfants. La sainteté de
l'Église « peut demeurer voilée – mais
jamais être détruite, parce qu'elle est
indéfectible – (...) ; elle peut
demeurer cachée aux yeux humains
(…) à certains moments d'une
obscurité que l'on pourrait appeler
collective » (Aimer l’Église 22). « Ces
défauts [humains], chez notre sainte
Mère, sont le résultat de l'action des
hommes qui peuvent atteindre des
limites extrêmes dans la malice, mais
qui ne parviendront jamais à
détruire, ni même à porter atteinte à
ce que nous avons appelé la sainteté
originelle et constitutive de l'Église
» (Aimer l’Église 24).

c) Catholicité

L'Église est catholique (cf. AIG, pp.
26-31), universelle au sens large :
l'Église, sacrement unique, existe
pour le salut de l'humanité. « L'Église
était déjà catholique le jour de la
Pentecôte. Elle naît catholique du



Cœur blessé de Jésus, comme un feu
que le Saint-Esprit allume » (Aimer
l’Église 26). Elle est catholique au
sens intensif, parce qu'elle transmet
la foi intègre et la droite célébration
des sacrements ; parce qu'elle guérit
toute la personne, corps et âme ;
parce qu'elle distribue toutes sortes
de dons spirituels ; la diversité
catholique harmonise les différences
dans une unité ouverte à toutes les
races et cultures, sans
particularisme. Liée à la catholicité,
saint Josémaria parle souvent de 
romanité : « Je savoure ce mot :
romaine ! Je me sens romain, parce
que romain veut dire universel,
catholique (...) Être romain, ce n'est
pas faire montre de particularisme,
mais d'œcuménisme authentique ;
cela implique le désir d'agrandir son
cœur, de l'ouvrir à tous avec la soif
rédemptrice du Christ » (Aimer
l’Église 28 ; cf. Entretiens 123).
L'affection de saint Josémaria pour le
Siège de Pierre (cf. C 467, 520, & 573)



est liée, non pas tant à la « latinité »,
mais à l'unité et à l'universalité de
l'Église (cf. RODRÍGUEZ, 2004, pp.
205-206).

d) Apostolicité

L'Église est apostolique (cf. AIG, pp.
31-36) parce que toute l'Église a été
envoyée dans le monde pour
répandre la foi et le salut du Christ.
L'Église est apostolique parce que
tous les baptisés participent à la
mission du Christ. « Nous devons
tous nous sentir responsables de
cette mission de l'Église, qui est la
mission du Christ. Celui qui ne
ressent pas de zèle pour le salut des
âmes, celui qui ne recherche pas de
toutes ses forces à faire connaître et
aimer le nom et la doctrine du Christ
ne comprendra pas l'apostolicité de
l'Église » (Aimer l’Église 32). Cette «
apostolicité fondamentale » découle
de la consécration baptismale au
cœur de laquelle se trouve



l'apostolicité propre aux pasteurs.
Jésus l'a fondée sur les Apôtres, et
Simon-Pierre a reçu du Christ une
élection personnelle comme principe
d'unité du Collège Apostolique et de
tous les fidèles.

3. L'Église, un peuple sacerdotal

Par le baptême, le Christ consacre
son Peuple sacerdotal. « Par le
baptême, nous avons tous été
institués prêtres de notre propre
existence pour offrir des sacrifices
spirituels, agréables à Dieu par Jésus-
Christ (1P 2, 5), et pour réaliser
chacune de nos actions dans un
esprit d'obéissance à la volonté de
Dieu, perpétuant ainsi la mission de
Dieu fait Homme » (QCP 96). Toute
l'existence chrétienne est le
déploiement de la condition filiale et
sacerdotale obtenue lors de
l'incorporation au Corps du Christ
Prêtre. « Est apôtre le chrétien qui se
sent greffé sur le Christ, identifié au



Christ par le Baptême; habilité à
lutter pour Lui par la Confirmation;
appelé à servir Dieu en travaillant
dans le monde par le sacerdoce
commun des fidèles qui confère une
certaine participation au sacerdoce
du Christ ; cette participation, tout en
étant essentiellement distincte de
celle qui constitue le sacerdoce
ministériel, donne la capacité de
prendre part au culte de l'Église, et
d'aider les hommes dans leur route
vers Dieu par le témoignage de la
parole et de l'exemple, par la prière
et par l'expiation. Chacun de nous
doit être ipse Christus. C'est Lui,
l'unique médiateur entre Dieu et les
hommes (cf. 1Tm 2, 5) : et nous, nous
nous unissons à Lui pour offrir, avec
Lui, toutes choses au Père » (QCP
120). En vertu de ce sacerdoce
commun, la mission « fait partie de la
nature même du chrétien : ce n'est
pas quelque chose de surajouté, de
superposé, d'extérieur à son activité
quotidienne, à ses occupations



professionnelles » (QCP 122). Pour
cette raison, « Être chrétien, ce n'est
pas un titre de pure satisfaction
personnelle : c'est un nom – une
substance – qui suppose une mission
» (QCP 98 ; cf. MIRALLES, 2004, pp.
192-195). « C'est dans l'histoire, c'est
dans le temps que se construit le
Royaume de Dieu. Le Seigneur nous
a confié cette tâche à tous, et aucun
de nous ne peut s'en sentir exempté
» (QCP 158). Par son activité, son
exemple et sa parole, par la prière et
l'offrande de sa vie à Dieu, le
chrétien réalise « la présence
constante de l'Église dans le monde,
puisque tous les catholiques sont
eux-mêmes l'Église car ils sont de
plein droit membres de l'unique
peuple de Dieu » (QCP 53).

a) L'égalité chrétienne

Chez saint Josémaria, nous trouvons
une forte affirmation de l'égalité des
fidèles dans le Christ. « Il y a une



égalité dans l'Église : une fois
baptisés, nous sommes tous égaux,
parce que nous sommes enfants du
même Dieu, Notre Père. En tant que
chrétiens, aucune différence ne
sépare le Pape et le dernier venu à
l'Église » (Aimer l’Église 14). « Il n'y a
pas de chrétiens de deuxième
catégorie, obligés à mettre en
pratique un Évangile au rabais. Nous
avons tous reçu le même baptême et,
s'il est vrai qu'il existe une grande
diversité de charismes et de
situations humaines, il n'y a qu'un
seul et même Esprit, qui distribue les
dons divins, une même foi, une
même espérance et une même
charité » (QCP 134). « L'appel de Dieu,
le caractère baptismal et la grâce font
que chaque chrétien peut et doit
pleinement incarner la foi. (...). Cela
implique une vision plus profonde de
l'Église, en tant que communauté
formée par tous les fidèles, de sorte
que nous sommes tous solidaires
d'une même mission que chacun doit



remplir selon ses conditions
personnelles » (Entretiens 58-59).
Toutes les différences se situent à
l'intérieur de cette égalité
fondamentale : « Le prêtre n'est
supérieur au laïc ni en tant
qu'homme ni en tant que fidèle (...) il
serait erroné de soutenir qu'un
prêtre est davantage chrétien que
tout autre fidèle » (Aimer l’Église
40-41).

b) Le ministère hiérarchique

En outre, « par une volonté divine
expresse, nous avons une diversité
de fonctions, qui comporte aussi une
diversité de capacités, un caractère
indélébile conféré aux ministres
sacrés par le sacrement de l'Ordre
» (Aimer l’Église 14). « Par institution
divine, l'Église se compose du Pape,
des évêques, des prêtres, des diacres
et des laïcs. C'est ce que Jésus a
voulu. Par volonté divine, l’Église, est
une institution hiérarchique » (Aimer



l’Église 13-14). « Sans union avec le
corps épiscopal et avec sa tête, le
souverain pontife, il ne peut y avoir,
pour un catholique, d'union avec le
Christ » (Entretiens 59 ; cf. ROMANO,
1992, pp. 132-134). D'où la nécessaire
unité avec les évêques comme
garantie de fécondité spirituelle et
pastorale. Saint Josémaria n'a jamais
cessé de rechercher l'approbation de
l'Ordinaire du lieu, tant dans son
activité personnelle que dans celle de
l'Opus Dei, suivant sa maxime : «
servir l'Église comme l'Église veut
être servie » (CAPARRÓS, 2004, pp.
93-125). Il rappelait la nécessité, dans
une expression imagée, de « tirer la
charrette » dans la même direction
que les évêques. Il a stipulé que les
autorités de la Prélature de l'Opus
Dei devaient maintenir un dialogue
régulier avec les évêques afin de
recevoir des indications pour que les
fidèles de la Prélature, connaissant
les directives magistérielles et
pastorales, puissent les mettre en



pratique pour le bien de chacune des
Églises locales (cf. Statuta, nos 173,
174 & 176). Tout cela est la
manifestation d'une conviction
théologique fondée sur les paroles du
Christ :Ut omnes unum sint (Jn 17,
21). « C'est la prière que Jésus fait à
Dieu le Père pour nous ; et c'est aussi
la prière que, unis à Jésus-Christ, tous
les enfants du Seigneur dans l'Opus
Dei prient quotidiennement depuis le
début de l'Œuvre : pro unitate
apostolatus pour l'unité que seul le
Pape donne à toute l'Église, et
l'évêque, en communion avec le
Saint-Siège, pour son diocèse
» (Lettre 31 mai 1943, no 31 : OIG, p.
133). D'où la vénération, l'affection et
la prière pour les évêques et les
prêtres qu’inculquait saint Josémaria
(cf. F 136 ; ROMANO, 1992, pp.
135-140).

c) Religieux



L'unité et la variété des vocations et
des charismes dans l'Église
suscitaient l'admiration de saint
Josémaria (cf. RODRÍGUEZ, « L'Opus
Dei comme réalité ecclésiologique »,
in OIG, p. 41). Cette variété est liée,
avant tout, à la mission du Seigneur
que l'Église poursuit à travers
l'évangélisation. C'est pourquoi les
grandes positions des fidèles dans
l'Église, y compris la vie religieuse,
répondent à sa structure
opérationnelle pour réaliser la
mission : « Il appartient à la
hiérarchie – cela fait partie de son
magistère – d'indiquer les principes
doctrinaux qui doivent présider à la
réalisation de cette tâche apostolique
et l'éclairer. Quant aux laïcs, qui
travaillent au milieu des
circonstances et des structures
propres à la vie séculière, ils ont
pour tâche immédiate et directe,
spécifique, d'ordonner ces réalités
temporelles à la lumière des
principes doctrinaux énoncés par le



magistère ; tout en agissant en même
temps avec l'autonomie personnelle
nécessaire pour ce qui est des
décisions concrètes qu'ils ont à
prendre dans la vie sociale, familiale,
politique, culturelle, etc. Et quant aux
religieux, qui s'écartent de ces
réalités et activités séculières pour
embrasser un état de vie particulier,
leur mission est de rendre
publiquement un témoignage
eschatologique, qui rappelle aux
autres fidèles du Peuple de Dieu que
cette terre n'est pas un domicile
permanent » (Entretiens 11).

La vie religieuse mérita toujours de
la part de saint Josémaria respect et
vénération (cf. ROMANO, 1992, pp.
150-152). « Le chemin de la vocation
religieuse me semble béni et
nécessaire dans l'Église, et qui ne
l'estimerait point n'aurait pas l'esprit
de l'Œuvre » (Entretiens 62). Nombre
de ses meilleurs amis étaient
membres d'ordres religieux et de



congrégations. « Nous vénérons et
nous aimons l'état religieux. Je prie
chaque jour pour que tous les
vénérables religieux continuent à
offrir à l'Église des fruits de vertus,
d'œuvres apostoliques et de sainteté
(...) Nous n'avons que vénération et
affection pour tous les religieux sans
exception, et nous prions le Seigneur
de faire en sorte que soient chaque
jour plus féconds les services qu'ils
rendent à l'Église et à l'humanité tout
entière » (Entretiens 43 & 54). « Vous
savez bien qu'il est propre à notre
esprit de voir avec joie que de
nombreuses vocations se présentent
pour les séminaires et pour les
familles religieuses. En outre, nous
rendons grâce à Dieu de ce que
nombre de ces vocations sont le fruit
du travail de formation spirituelle et
doctrinale que nous effectuons parmi
les jeunes : en animant
chrétiennement l'atmosphère qui
nous entoure, en la rendant plus
surnaturelle et plus apostolique,



nous favorisons logiquement, pour
toutes les institutions de l'Église, un
plus grand nombre d'âmes » (Lettre
11-III-1940, no 39 : OIG, p. 31).

4. Les laïcs et la mission de l'Église

En vertu de sa prédication de l'appel
universel à la sainteté et à l'apostolat,
saint Josémaria a consacré une
attention particulière aux fidèles
laïcs. Tout d'abord, en éveillant leur
conscience d'être baptisés et donc
responsables de la mission. «
L'apostolat n'est pas la mission
exclusive de la Hiérarchie, ni des
prêtres ou des religieux » (Aimer
l’Église 32). « Notre mission de
chrétiens est de proclamer cette
Royauté du Christ, de l'annoncer par
nos paroles et par nos œuvres. Le
Seigneur veut que les siens soient
présents à tous les carrefours de la
terre. (...) Il veut que le plus grand
nombre des siens reste au milieu du
monde, dans les occupations



terrestres. Par conséquent, ces
chrétiens-là doivent porter le Christ
dans tous les milieux où
s'accomplissent les tâches humaines :
à l'usine, au laboratoire, dans les
champs, dans l'atelier de l'artisan,
dans les rues de la grande ville et sur
les sentiers des montagnes » (QCP
105). La vocation laïque est la
manière de vivre le Baptême
caractérisée par la recherche du
royaume de Dieu en s'occupant des
choses temporelles et en les
ordonnant selon Dieu (LG, 31) ; leur
existence est façonnée par la
nouveauté radicale du Baptême ; ils
sont rendus participants de la
fonction sacerdotale, prophétique et
royale du Christ ; et le mode d’agir
séculier est leur manière de coopérer
à la mission de l'Église.

Pour saint Josémaria, les laïcs
accomplissent la mission de manière
« ecclésiale » mais pas
(nécessairement) « ecclésiastique ».



L’utilisation qu’il fait de ces termes
est significative. Il parle d'apostolat «
ecclésiastique », d'œuvres «
ecclésiastiques », de société «
ecclésiastique », de sociologie «
ecclésiastique », de personnes «
ecclésiastiques » ou «
d’ecclésiastiques » (cf. Entretiens 9,
20, 21, 34, 60, 61, 112, 113 & 119). Le
qualificatif dénote une sorte de
relation « officielle » avec le
ministère hiérarchique, ou une tâche
« officiellement représentative » de
la hiérarchie. Alors que le qualificatif
« ecclésial » désigne la réalité
chrétienne en général : la
communauté « ecclésiale » ; la valeur
« ecclésiale » (des tâches apostoliques
« séculières », c'est-à-dire « non
ecclésiastiques », mais « ecclésiales
») ; les responsabilités « ecclésiales
» (des laïcs), etc. En particulier, il
parle d'une compréhension de la
tâche ecclésiale particulière – et non
ecclésiastique ou officielle – propre
aux laïcs (cf. Entretiens 20). Saint



Josémaria est conscient des risques
d'un institutionnalisme
confessionnel, comme forme «
ecclésiastique » de configuration
chrétienne de la société, qui pourrait
devenir un « monde » officiellement
qualifié au sein du monde humain.
Au contraire, « un autre mode de
présence chrétienne (...) [est] plus
nécessaire (…) [et consiste en] : la
libre initiative des citoyens
[catholiques] » (Entretiens 81 ; cf. 
Entretiens 12). Saint Josémaria
reconnaît sans doute qu'il est
légitime, et souvent nécessaire, que
l'Église ait des institutions officielles ;
cependant, il « préfère que les
réalités se distinguent à leurs fruits,
plutôt qu'à leur nom » (Entretiens
81). Il aspire à ce que les chrétiens
promeuvent des « tâches laïques et
séculières, animées par des citoyens
courants, usant de leurs droits
civiques normaux, en accord avec les
lois de chaque pays, et toujours
menées avec sens professionnel. (...)



Elles ne jouissent d'aucune
représentation officielle de la sainte
hiérarchie de l'Église. Ce sont des
œuvres de promotion humaine,
culturelle et sociale, réalisées par des
citoyens qui tentent de les éclairer à
la lumière de l'Évangile et de les
réchauffer à la chaleur de l'amour du
Christ » (Entretiens 71 & 119). Ce
témoignage s'enracine dans la «
spontanéité apostolique de la
personne » et dans « son initiative
libre et responsable guidée par
l'action de l'Esprit » (Entretiens 19,
22, 116 & 117 ; cf. ROMANO, 1992, pp.
157-165). Une telle activité
christianise la vie humaine de
l'intérieur ; c'est une activité «
ecclésiale » car elle rend l'Église
présente dans l'émergence même de
la dynamique du monde où les laïcs
n'ont pas besoin de pénétrer «
simplement parce qu'ils sont des
citoyens ordinaires, égaux aux
autres, et donc déjà là » (Cf. 
Entretiens 65). Ainsi, le « monde » des



chrétiens n'est pas « autre » que celui
dont ils font déjà partie. Ce que le
laïc doit faire, c'est être dans le
monde intégralement en tant que
chrétien. « Chaque chrétien doit être
un alter Christus, ipse Christus,
présent parmi les hommes
» (Entretiens 58 ; cf. à ce sujet : 
Entretiens 20-22, 58-59, 60-62 & 112 ;
GARCÍA SUÁREZ, 1970, pp. 145-164).

Thèmes connexes : Communion des
saints ; Fidèles chrétiens ; Laïcs ;
Liberté ; Pontife romain ; Sacerdoce
ministériel.

Bibliographie : AIG passim ; C
517-527 ; Entretiens 1-23 ; S 351-356,
407-411 ; OIG passim ; Gonzalo
ARANDA - José R. VILLAR, « L’amour



pour l’Église et le Pape dans Chemin
», in José MORALES (coord.) études
sur Chemin, Madrid, Rialp, 1988, pp.
213-237 ; Karl BRAUN, « Der
Ökumenismus bei Josemaría Escrivá
», in César ORTIZ (Hrsg.) Josemaría
Escrivá. Profile einer Gründergestalt,
Köln, Adamas, 2002, pp. 105-122 ;
Cormac BURKE, « Une dimension de
sa vie : l’amour de l’Église et du Pape
», ScrTh, 13 (1981), pp. 691-701 ;
Ernest CAPARRÓS, « Servir l'Église :
idéal du bienheureux Escrivá », in
GVQ, V/2, pp. 93-125 ; Karl
DELAHAYE Ecclesia Mater. Chez les
Pères des trois premiers siècles, Paris,
Cerf, 1964 ; Johannes J.
DEGENHARDT, « Josemaría Escrivás
Liebe zu Kirche und Papst », in César
ORTIZ (Hrsg.) Josemaría Escrivá.
Profile einer Gründergestalt, Cologne,
Adamas, 2002, pp. 91-104 ; Alfredo
GARCÍA SUÁREZ, « Existence
chrétienne séculière: notes sur un
livre récent », ScrTh, 2 (1970), pp.
145-164; Antonio MIRALLES, «



Aspetti dell'ecclesiologia soggiacente
alla predicazione del beato Josemaría
Escrivá », dans GVQ/1, pp. 177-198 ;
Pedro RODRÍGUEZ, « Signification de
l’Église dans Chemin », in GVQ/1, pp.
199-212 ; Giuseppe ROMANO, «
L'uomo, Cristo, la Chiesa », in
Giuseppe ROMANO – José Luis
OLAIZOLA (eds.) Il vangelo nel
lavoro. Josemaría Escrivá, Milan,
Edizioni Paoline, 1992, pp. 9-171.

José Ramón VILLAR

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-
eglise/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-eglise/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-eglise/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-eglise/

	ÉGLISE

