
opusdei.org

ÉCONOMIE

1. Valeur de l’activité
économique. 2. L’économie,
sphère de liberté et de
responsabilité. 3. Une économie
pour l’homme.

12/01/2024

1. Valeur de l’activité économique.

2. L’économie, sphère de liberté et de
responsabilité.

3. Une économie pour l’homme.

À plusieurs reprises, saint Josémaria
a assuré qu’il ne parlerait jamais de



politique. Pour la même raison, il
n’exprimait pas d’opinions
économiques car il les plaçait dans le
très large champ des activités
humaines – économie, politique,
culture, art, philosophie, etc. – dans
lesquelles les fidèles de l’Opus Dei
jouissent d’une pleine liberté et
travaillent sous leur propre
responsabilité (cf. Entretiens 28). La
raison est simple : « Je sais qu'il ne
me revient pas de parier des
problèmes de l'heure, séculiers, qui
relèvent du domaine temporel et
civil, puisque le Seigneur a voulu
laisser ces matières à la libre et
sereine discussion des hommes
» (QCP 184).

Nonobstant, on peut trouver dans ses
écrits la trace de déclarations claires
sur la chose économique. Comme
l’explique Illanes, « les itinéraires
suivis par la science économique et
la théologie coïncident sur un point :
la reconnaissance de l’existence d’un



domaine dans lequel l’économie,
l’éthique et la théologie convergent et
se complètent. La science
économique, dans la mesure où elle
traite du déroulement d’une réalité
et d’une activité économiques, ne
peut être constituée ou développée
sans impliquer une référence à ce
qu’est l’homme. Et inversement :
quiconque, philosophe ou théologien,
aspire à prononcer un mot cohérent
sur l’action économique doit
connaître la trame de cette facette
spécifique de la réalité » (Illanes,
2000, p. 115).

Dans les points où l’économie (une
science qui se déploie dans le
domaine des moyens, mais qui est de
l’homme et pour l’homme) et la
théologie convergent, on peut
émettre des opinions intéressantes.
Nous nous concentrerons sur trois
d’entre elles : l’importance de
l’activité économique, la sphère de la



liberté et de la responsabilité, et la
fin ultime.

1. Valeur de l’activité économique

De la naissance à la mort, l’homme
est inexorablement soumis à la
nécessité : il a besoin de nourriture,
d’abri, de subsistance et de l’aide de
ses semblables. De plus, c’est un être
avec des désirs potentiellement
illimités. Avec ces prémisses, on
comprend que les moyens soient
toujours en situation de rareté par
rapport aux usages que la société
peut en faire, et qu’il faut
économiser. Afin de résoudre les
problèmes concrets que les membres
d’une société rencontrent à tout
moment afin de vivre une vie
humaine digne et en commun (cf.
Martínez-Echevarría, 2005), une 
répartition efficace est nécessaire.
C’est dans ce cadre que l’économie se
développe.



Malgré ce qui a été dit, il est
important de souligner que
l’efficacité est une condition, pas un
objectif. Elle n’a aucun sens en soi : «
La vie économique ne vise pas
seulement à multiplier les biens
produits et à augmenter le profit ou
la puissance ; elle est d’abord
ordonnée au service des personnes,
de l’homme tout entier et de toute la
communauté humaine » (CEC, no
2426). Si l’économie est ordonnée à la
personne, on en déduit que le
jugement sur le marché, l’entreprise
ou le système de prix n’est pas
seulement technique – efficace ou
inefficace – il est aussi moral. Si
l’économie est ordonnée à la
communauté et au bien commun, on
conclut que la sphère des relations
économiques a des facettes
culturelles et sociales. Les deux
choses sont perçues
harmonieusement dans l’affirmation
sans détours de Jean-Paul II : « le
choix d'investir en un lieu plutôt que



dans un autre, dans un secteur de
production plutôt qu'en un autre, est
toujours un choix moral et culturel »
(CA, 36).

Par conséquent, plusieurs choses
doivent être soulignées.
Premièrement, l’économie ne
cherche pas tant à satisfaire les
besoins matériels de l’homme qu’à
améliorer ses conditions de
développement en tant qu’homme,
dans le plein sens du terme. Si elle
devait produire l’abondance
matérielle et l’appauvrissement
personnel, ce serait une catastrophe
et une mauvaise économie ; si elle
organisait la production en utilisant
l’homme comme moyen, ce serait
une pitoyable économie de la
pauvreté. Deuxièmement, alors que
l’économie se concentre sur la
répartition efficace des biens au
profit des acteurs économiques
individuels, elle présuppose
nécessairement une communauté.



En tant qu’action humaine, «
contrairement à la fabrication (qui
ne nécessite que la présence de la
nature matérielle), elle n’est jamais
possible isolément » (Arendt, 1983, p.
211), de sorte qu’elle est étroitement
liée à la justice ou à la solidarité. Une
économie où un petit pourcentage de
la population accumule la majorité
des revenus tandis que le reste
souffre de besoins, est une économie
avec peu d’avenir, inefficace parce
qu’inhumaine. Troisièmement,
l’économie ne repose pas sur le vide,
mais sur un cadre institutionnel et
juridique concret qui varie avec le
temps, la société et les circonstances.
Une société primitive
d’autosuffisance connaît des
problèmes et des solutions
économiques différents de ceux
d’une société industrielle et de
services mondialisée. On peut en dire
autant du marché, institution
commune dans l’histoire, qui a subi
d’énormes mutations. Cela ne doit



pas être compris comme signifiant
que l’économie est le résultat d’une
action politique, puisqu’elle découle
de l’initiative personnelle et
responsable des membres d’une
société, régie, sans aucun doute, par
des règles institutionnelles.
L’économie est donc le résultat d’un
espace de liberté humaine et
personnelle qui se déploie de
multiples façons à travers l’histoire,
le lieu géographique et les
caractéristiques culturelles, avec
responsabilité et créativité, et
toujours au service de l’homme.

Pendant des siècles, en raison de
l’influence aristotélicienne, les
activités économiques ont trouvé peu
de place dans les considérations des
théologiens, qui les considéraient
comme maladroites. Aristote
reconnaît que même une bonne vie
exige des biens extérieurs, mais il
classe ces activités comme poïétiques,
ayant une fin en dehors d’elles-



mêmes : elles cessent avec
l’obtention du produit, quelque chose
qui est extérieur à l’homme et qui ne
laisse que peu ou pas de trace en lui.
D’autres controverses – autour de
l’usure, en particulier – ont fait
couler des torrents d’encre dont
l’économie ne s’est pas bien sortie :
d’autant plus que leur sujet central,
le travail, était vu plus comme
restriction à agir que comme une
activité importante pour la société et
l’homme. Transcender cette
mentalité – conclure que le
développement humain et le
processus créatif sont aussi
importants voire plus importants que
le produit fabriqué – est un
achèvement contemporain, dans
lequel la doctrine catholique a joué
un grand rôle, surtout, dans la vision
du travail, un point décisif de la
doctrine du fondateur de l’Opus Dei.

Dans les écrits de saint Josémaria, on
peut trouver une position claire



concernant les points cités. Tout
d’abord, il n’a jamais eu une vision
négative des activités commerciales,
et encore moins du travail qu’elles
supposent. Il les appréciait par des
déclarations claires et tranchantes,
avec une grande anticipation pour
son époque : « Tu me dis que cette
idée t'aide beaucoup à présent :
depuis l'époque des premiers
chrétiens, combien de commerçants
ont dû devenir saints ! » (S 490). En
outre, il a insisté sur l’importance de
bien mener ces activités parce que le
progrès social est l’affaire de tout
homme de bien et, par conséquent,
de chaque chrétien : « Pensez qu’en
réalisant votre tâche professionnelle
en toute responsabilité, non
seulement vous subvenez à vos
besoins financiers, mais vous rendez
un service on ne peut plus direct au
développement de la société, vous
allégez aussi les charges des autres et
vous aidez tant d’œuvres
d’assistance, au niveau local et



universel, en faveur des individus et
des peuples moins favorisés » (AD
120). S’adressant aux Amis de
l’Université de Navarre, il affirme : «
En nous assurant de votre
coopération, vous êtes le témoignage
évident d'une conscience civile
droite, soucieuse du bien commun
temporel » (Entretiens 120).

Dans cette ligne, il insistait sur la
grandeur du potentiel créateur que
Dieu a placé entre les mains de
l’homme : « Le travail — tout travail
— est témoignage de la dignité de
l'homme et de son emprise sur la
création. C'est une occasion de
perfectionner sa personnalité. C'est
un lien qui nous unit aux autres
êtres, une source de revenus pour
assurer la subsistance de sa famille,
un moyen de contribuer à
l'amélioration de la société et au
progrès de l'humanité tout entière
» (QCP 47). « Nous n’avons pas le
droit d’oublier que nous sommes des



ouvriers, parmi tant d’autres, dans
cette propriété où il nous a placés
pour participer à l’effort d’apporter
la nourriture aux autres. C’est là
notre place : à l’intérieur de ces
limites-là ; nous devons nous y
dépenser quotidiennement avec Lui,
en L’aidant dans son travail
rédempteur » (AD 49).

2. L’économie, sphère de liberté et
de responsabilité

En tant que prêtre, saint Josémaria
évitait, comme nous l’avons déjà dit,
toute tentative d’ingérence dans les
activités économiques, qu’il
considérait comme propres à la
liberté et à l’autonomie de l’homme.
Et, peut-être en réaction aux forts
préjugés historiques et culturels qu’il
a dû vivre, il insiste à plusieurs
reprises dans ses écrits, sur la liberté
et l’autonomie de l’individu. L’idée
que l’économie n’est pas une
question ecclésiale ni religieuse



imprègne ses écrits. Dans cette
mesure, il a toujours repoussé les
connotations confessionnelles : « En
ce qui me concerne, je n'ai jamais
aimé que les activités humaines
courantes affichent, telle une
enseigne postiche, un qualificatif
confessionnel. Il me semble en effet,
bien que je respecte l'opinion
contraire, que c'est risquer d'utiliser
inutilement le saint nom de notre foi,
sans compter que l'étiquette de
catholique a pu parfois justifier des
attitudes et des opérations plutôt
douteuses » (QCP 184).

Pour la même raison, il insiste sur le
fait que la diffusion de la doctrine
économique ne relève pas des
objectifs de l’Opus Dei, puisque ses
fidèles « sont des chrétiens
ordinaires, travaillent là où il leur
semble bon et de la façon qui leur
paraît la meilleure : « L'Œuvre ne
s'occupe que de les aider
spirituellement afin qu'ils agissent



toujours selon la conscience
chrétienne » (Entretiens 64). « Ceux
qui ne songent, en voyant travailler
les membres de l'Opus Dei dans les
domaines les plus divers de l'activité
humaine, qu'à des influences ou à
des contrôles présumés, ceux-là
prouvent qu'ils ont une piètre
conception de la vie chrétienne.
L'Opus Dei ne contrôle et ne prétend
contrôler aucune activité
temporelle : il veut simplement
diffuser le message évangélique,
suivant lequel Dieu demande à tous
les hommes qui vivent dans le
monde de L'aimer et de Le servir en
se fondant précisément sur leurs
activités terrestres» (Ibid.). « La
majorité des membres de l'Œuvre
sont des gens de condition sociale
ordinaire, voire modeste : ouvriers,
employés, paysans, instituteurs, etc.
On en connaît aussi certains —
beaucoup moins nombreux — qui
s'occupent de politique et
d'économie. Les uns comme les



autres agissent à titre exclusivement
personnel, travaillent en toute
autonomie et répondent
personnellement de leurs activités
» (Entretiens 49).

3. Une économie pour l’homme

Ne pas transformer les moyens en
fins, ou ne pas faire des seuls besoins
un but de la vie, est un avertissement
constant dans la prédication de saint
Josémaria. Ce qui est vraiment
important, ce n’est pas d’accumuler
des biens ou des honneurs, c’est
d’être heureux (cf. C 297). Pour cela,
il insiste sur le fait que la vie
ordinaire, y compris ses activités
économiques, doit être ajustée à
l’idéal de l’Evangile. Dans Amis de
Dieu, 17, on peut lire : « Nous avons
travaillé tellement, nous avons
occupé tels postes de responsabilité,
tu as triomphé dans telle entreprise
humaine et dans telle autre..., mais
(…) as-tu vraiment essayé de servir



Dieu et les hommes, tes frères, ou
bien as-tu favorisé ton égoïsme, ta
gloire personnelle, tes ambitions, ton
succès exclusivement terrestre et
tristement périssable ? ». Et dans une
autre homélie, on trouve : «
Permettez-moi d’insister sur ce point
(…) aucun homme n’échappe à une
certaine servitude. Les uns se
prosternent devant l’argent ; d’autres
adorent le pouvoir ; d’autres la
relative tranquillité du scepticisme ;
d’autres découvrent leur veau d’or
dans la sensualité. Il en va de même
des choses nobles » (AD 34). La
question est donc de savoir quel
devrait être l’objectif d’un chrétien,
ce à quoi il répond : « Contribuer à ce
que l'amour et la liberté du Christ
président toutes les manifestations
de la vie moderne : la culture et
l'économie, le travail et le repos, la
vie de famille et la vie en société » (S
302).



Dans cette ligne, il met en garde
contre le danger de confondre les
projets temporels avec les fins
ultimes : « Nous pouvons
transformer nos projets temporels en
finalités absolues, en effaçant de
l’horizon la demeure éternelle et la
fin pour laquelle nous avons été
créés : aimer et louer le Seigneur, Le
posséder ensuite dans le Ciel. Alors
les plus brillantes intentions
deviennent des trahisons, voire les
véhicules de l’avilissement des
créatures » (AD 208). Et contre le
danger de s’éloigner de l’esprit
évangélique et de l’exercice des
vertus : « Les dirigeants d'entreprises
qui font partie de l'Opus Dei
cherchent (…) à vivre l'esprit
évangélique dans l'exercice de leur
profession. Cela leur impose, tout
d'abord, de respecter la justice et
l'honnêteté. Ils veilleront, par
conséquent, à faire leur travail
honorablement, c'est-à-dire à payer
un juste salaire à leur personnel, à



respecter les droits des actionnaires
ou des propriétaires ainsi que ceux
de la société et à se soumettre à
toutes les lois du pays. Ils éviteront
toute espèce de parti pris ou de
favoritisme à l'égard d'autres
personnes, qu'elles soient ou non
dans l'Opus Dei » (Entretiens 52).
Enfin, il décrit avec simplicité, mais
avec force, l’idéal auquel il pense : «
Des chrétiens véritables, des hommes
et des femmes intègres, capables
d'affronter avec un esprit ouvert les
situations auxquelles ils seront
confrontés durant leur vie, de servir
leurs concitoyens et de contribuer à
la solution des grands problèmes de
l'humanité, capables de porter le
témoignage du Christ là où ils vont se
trouver dans la société » (QCP 28).

Il est fort possible que celui à qui il
écrit : « Tout cela, qui t’inquiète en ce
moment, importe plus ou moins. —
Ce qui importe absolument, c’est que
tu sois heureux, que tu sauves ton



âme » (C 297), aurait été heureux de
lire la controverse sur l’économie et
le bonheur publiée dans The
Economic Journal en 1997, où l’on
réfléchit sur les ravages de ces
approches économiques, selon
lesquelles l’agent économique prend
ses décisions sur la base d’un calcul
utilitariste et individualiste régi par
les prix et indépendamment de toute
autre considération. Et où l’on
conclut en pointant comme source de
courts-circuits une mauvaise
sélection de la catégorie clé de la
science économique qui ne devrait
pas être, comme on le postule
parfois, l’utilité individualiste, à
court terme et médiane, mais bien le
bonheur de la personne et de sa fin,
ouverte à la Vérité. Si les deux termes
étaient confondus, la science
économique tomberait dans un
réductionnisme anthropologique
difficile à admettre, car, peu importe
comment on le regarde, l’action
économique est une action humaine.



Mais à notre avis, l’économie est
encore loin de cet objectif. Il faut
donner un nouveau tour d’écrou :
avancer dans l’étude des points où
coïncident l’économie, l’éthique et la
théologie, champ pour lequel saint
Josémaria a ouvert un large sillon.

Thèmes connexes : Détachement ;
Fraternité ; Justice ; Morale
chrétienne ; Service, Esprit de ;
Société ; Solidarité ; Promotion
sociale et développement.

Bibliographie : Jean-Paul II, Lettre
Enc. Centesimus annus, 1991 ; Hanna
Arendt La condition humaine,
Madrid, Paidós, 1993 ; José Luis
Illanes, « Économie et discours
théologique : analyse d’une
rencontre », dans Luis Ravina (éd.) 
Économie et Religion, Pampelune,
EUNSA, 2000, pp. 97-118 ; Miguel



Alfonso Martínez-Echevarría, « Une
anthropologie pour l’acteur
économique », dans Rafael Rubio de
Urquía - Enrique Ureña - Félix Muñoz
(eds.) Études de Théorie Économique
et Anthropologie, Madrid, Unión
Editorial, 2005, p. 513 à 533 ; Juan
Velarde Fuertes Considérations sur
l’Éthique en économie et sa projection
en Espagne. Un débat sur les idées
économiques du bienheureux Escrivá
de Balaguer, Madrid, Fondation
Studium, 2002.

Reyes Calderon

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-
economie/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-economie/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-economie/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-economie/

	ÉCONOMIE

