
opusdei.org

DEVOIRS D’ÉTAT

1. Appel universel à la sainteté :
se sanctifier dans son propre
état. 2. Se sanctifier au sein de
la famille, dans la profession,
dans la vie civique.

29/12/2023

1. Appel universel à la sainteté : se
sanctifier dans son propre état.

2. Se sanctifier au sein de la famille,
dans la profession, dans la vie
civique

L’expression « devoirs d’état » est
classique en déontologie et en



théologie morale pour désigner les
devoirs ou obligations de la personne
en cohérence avec son état civil
(célibataire, marié, veuf), sa situation
sociale, sa profession, etc. Du
domaine de l’éthique et de la
déontologie, le concept est passé à la
théologie spirituelle, bien que situé
dans un contexte anthropologique
plus large, parce que la spiritualité
non seulement transcende le devoir
en considérant le sujet dans un
contexte de croissance intérieure,
comme cela se produit déjà dans la
morale des vertus, mais oriente
également la vie vers Dieu qui nous a
manifesté son amour dans le Christ,
et la conçoit par conséquent comme
une réponse à l’amour divin.
Cependant, la notion de « devoirs
d’état » a aussi sa place dans la vie
spirituelle, car l’amour, transcendant
le devoir, le présuppose et l’assume
dans sa dynamique. C’est ainsi que
cela apparaît dans l’enseignement de
saint Josémaria, dont le message



nous pousse concrètement à nous
sanctifier dans la vie ordinaire, avec
tout ce que cette vie implique, y
compris les devoirs et les obligations.

1. Appel universel à la sainteté : se
sanctifier dans son propre état

Les laïcs et la Hiérarchie constituent
l’Église militante, et chaque fidèle –
enfant de Dieu en tant que baptisé –
a les grâces nécessaires – « grâces
d’état » – pour accomplir sa propre
mission et les devoirs spécifiques
qu’elle implique. À la distinction
entre clergé et laïcs s’ajoute l’état
religieux, qui est une voie de
sanctification ; sanctification qui
implique, à un degré ou à un autre,
une séparation des conditions de vie
ordinaire en société, préfigurant
ainsi la vie bienheureuse propre à
l’eschatologie. Cette tripartition des
vocations ecclésiales contribue à
rendre efficace l’activité salvifique



de l’Église, adressée aux hommes et
aux femmes du monde entier.

Tous les chrétiens, nous sommes
appelés à être parfaits, comme notre
Père céleste est parfait (cf. Mt 5, 48) :
« [Le Seigneur] nous a appelés, disait
saint Josémaria en s’adressant aux
fidèles de l’Opus Dei, afin que nous
puissions rappeler à tous qu’ils
peuvent être saints, dans n’importe
quel état et dans n’importe quelle
condition, au milieu des nobles
taches terrestres » (Lettre 24-III-1930,
n. 19 : IJC, p. 68). Le laïc, pour se
sanctifier, n’a pas besoin de se retirer
du monde ou d’être ordonné prêtre,
mais, en restant dans le monde, il
peut et doit vivre toutes les vertus
auxquelles l’homme est appelé, et
avec l’aide de la grâce, atteindre la
sainteté et contribuer de l’intérieur à
la sanctification du monde.

Quand saint Josémaria a commencé,
à partir du 2 octobre 1928, à vivre et



à répandre cette doctrine, il l’a fait à
contre-courant : « Notre façon de
procéder choque, je le vois. Ils ne la
comprennent pas. Ils se demandent
comment, au milieu du monde, à
tous les carrefours de la vie, vous
allez chercher la sainteté. Ils pensent
que la sainteté ne se cherche que
dans le calme du monastère, dans le
silence d’un recoin d’une église, dans
le recueillement du couvent, dans la
solitude du cloître » (Lettre 29-
XII-1947/14-II-1966, no 106 : IJC, p.
256, nt. 68). C’est pour cela que «
certains disaient que j’étais fou et
que j’étais un hérétique, et tant
d’autres choses » (IJC, p. 66).

La réalité est qu’à partir du IVe siècle
– et déjà avant – la mentalité qui liait
la possibilité d’atteindre la perfection
chrétienne à la vie dans un certain
état, la condition monastique ou
religieuse, appelée donc « état de
perfection », était très répandue. Les
exceptions ne manquaient pas,



certaines très claires comme saint
Jean Chrysostome lorsqu’il écrivait :
« ce serait une erreur monstrueuse
de croire que le moine doit avoir une
vie plus parfaite tandis que d’autres
doivent se désintéresser de cette
préoccupation (...). Les laïcs et les
moines doivent atteindre une
perfection identique »(Contre les
persécuteurs de ceux qui incitent les
autres à embrasser la vie monastique
III, 14, PG 47, 372 C). Mais ce n’était
rien de plus qu’une exception. Saint
Thomas d’Aquin, qui n’a pas hésité à
reconnaître qu’ « il n’y a pas de
problème à ce que certains soient
parfaits sans être dans un état de
perfection ou à ce que d’autres, qui
sont dans un état de perfection, ne
soient pas parfaits » (S.Th., II-II, q.
184, a. 4, r.), était encore ancré –
comme le manifeste cette même
expression – dans le concept d’état de
perfection. Et c’est ainsi que cela a
continué à se voir dans la littérature
théologico-canonique ultérieure.



Saint Josémaria, cependant,
proclame avec force « que la sainteté
n'est pas réservée à des privilégiés,
mais que tous les chemins de la terre
peuvent être divins : tous les états,
toutes les professions, toutes les
tâches honnêtes » (Entretiens 26). À
qui l’accusait de vouloir fonder un
nouvel » état » dans l’Église, il
répondait : « je voudrais que les gens
se sanctifient en tant que fidèles
chrétiens,chacun dans son état, en
accomplissant les devoirs propres à
celui-ci, dans l’exercice de leur
travail professionnel et dans la place
qu’ils occupent dans le monde
» (Lettre 29-XII-1947/14-II-1966, no 7 :
IJC, p. 64).

Tout baptisé est appelé à la plénitude
de la vie chrétienne, à la perfection, à
la sainteté – ce sont des termes
équivalents – et chacun selon la
vocation qu’il a reçue et la mission
qui en découle. Par conséquent, tout
baptisé tend vers la même perfection



en sanctifiant les devoirs spécifiques
de son état et de sa situation :
célibataire, marié, père, fils, veuf,
ouvrier, prêtre, religieux, citoyen,
malade. En corollaire de ce qui
précède, saint Josémaria a écrit : «
Par l’exigence de leur vocation
chrétienne commune, comme
quelque chose exigé par le baptême
unique qu’ils ont reçu, le prêtre et le
laïc doivent aspirer, de la même
manière, à la sainteté, qui est une
participation à la vie divine (C. saint
Cyrille de Jérusalem, Catéchèses, 21,
2). Cette sainteté, à laquelle ils sont
appelés, n’est pas plus grande chez le
prêtre que chez le laïc : car le laïc
n’est pas un chrétien de second ordre
» (Lettre 2-II-1945, no 8 : AGP, série S
A.3, 92-3-2).

Laïc, ecclésiastique ou religieux,
chacun doit assumer les devoirs de
son propre état pour devenir saint.
En effet, « la meilleure façon de
participer à la vie de l'Église, la plus



importante et celle qui, en tout cas,
doit être comprise dans toutes les
autres, c'est d'être chrétien
intégralement, à l'endroit où l'on se
trouve dans la vie, là où la vocation
humaine nous a conduits » 
(Entretiens 112). Il ne s’agit donc pas
de rechercher un « état de perfection
», mais la perfection dans son propre
état, qui inclut l’accomplissement des
devoirs correspondants : pour
l’amour de Dieu et du prochain.

2. Se sanctifier au sein de la
famille, dans la profession, dans
la vie civique

Le message de saint Josémaria
rappelle à tous les chrétiens – et en
particulier aux chrétiens vivant au
milieu du monde qui sont l’objet
habituel de sa prédication – que pour
être fidèles au Christ, ils doivent
prendre au sérieux les engagements
impliqués par leur propre état. Peut-
être ces engagements peuvent-ils être

http://007DC7FB4E9280A1F6C522A6B501E398524E03BD/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5Cconv.htm#p112
http://007DC7FB4E9280A1F6C522A6B501E398524E03BD/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5Cconv.htm#p112


résumés en utilisant une expression
bien connue : « in necessariis unitas ;
in dubiis libertas, in omnibus charitas
». Il appartient à tous les fidèles
chrétiens, en tant que baptisés, de
toujours travailler (in omnibus) avec
charité, dont dépend toute
sanctification personnelle. Il revient
à la Hiérarchie de rappeler et de
fournir aux fidèles tout ce qui est
nécessaire (in necessariis) pour le
salut, en matière de foi, de morale et
de sacrements, le ministère de
l’Eucharistie et de la Parole, afin que
tous soient unis à Dieu dans l’Église
du Christ (unitas). Chacun prend la
décision responsable (libertas)de
faire le bien et d’exercer les devoirs
et les droits inhérents à son état, en
agissant avec une détermination
personnelle dans le domaine de ce
qui est "opinable" (in dubiis), qui se
manifeste en particulier dans le
domaine des réalités terrestres.



Il n’est pas question ici d’analyser les
devoirs (et les droits, puisque les
devoirs et les droits sont les deux
faces d’une même monnaie) des
différents états, une question par
ailleurs incommensurable compte
tenu de la grande variété de
situations possibles. Faisons toutefois
référence à certains d’entre eux,
même brièvement.

a) Devoirs dans la vie professionnelle

Le travail, l’occupation
professionnelle remplit la plupart
des heures de la journée des hommes
et des femmes, de sorte que cette
tâche doit être l’axe de leur
sanctification, ce que saint Josémaria
résumait en disant : « sanctifier le
travail, se sanctifier dans le travail et
sanctifier les autres par le travail ».
Ce qui, évidemment, implique
l’accomplissement de tous les devoirs
et responsabilités que la profession
implique. Saint Josémaria l’explique



clairement, et de bien des façons. «
Pour sanctifier la profession, il faut
avant tout bien travailler, avec un
sérieux humain et surnaturel », lit-on
dans l’une des homélies du fondateur
de l’Opus Dei.

b) Devoirs dans la vie familiale

Avec le travail, la famille occupe une
place centrale dans la prédication de
saint Josémaria, car « la vie familiale,
les relations conjugales, le soin et
l'éducation des enfants, l'effort pour
maintenir, assurer et améliorer la
situation financière de sa famille, les
rapports avec les autres personnes
qui constituent la communauté
sociale, tout cela correspond à des
situations courantes auxquelles les
époux chrétiens doivent donner un
caractère surnaturel »(QCP 23). « Les
époux chrétiens doivent être
conscients qu'ils sont appelés à se
sanctifier en sanctifiant les autres,
qu'ils sont appelés à être des apôtres,

http://BF8E2091610CE3C56E600A52CC8C5E11E1C4A395/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5Ccqp.htm#p23


et que leur premier apostolat est au
foyer. Ils doivent comprendre
l'œuvre surnaturelle qu'impliquent
la fondation d'une famille,
l'éducation des enfants, le
rayonnement chrétien dans la société
» (Entretiens 91). « L'amour, qui
conduit au mariage et à la famille,
peut être également un chemin divin,
un chemin de vocation, un chemin
merveilleux, une voie qui aboutit à
l'engagement total envers notre Dieu.
» Et il ajoute : « Réalisez les choses
avec perfection, (…) apportez de
l'amour aux petites activités de la
journée, découvrez, j'insiste, ce 
quelque chose de divin que
renferment les détails : cette doctrine
trouve une place spéciale dans
l'espace vital, qui forme le cadre de
l'amour humain » (Entretiens121).

c) Devoirs dans l’activité sociale et
politique

http://007DC7FB4E9280A1F6C522A6B501E398524E03BD/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5Cconv.htm#p91
http://007DC7FB4E9280A1F6C522A6B501E398524E03BD/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5Cconv.htm#p91
http://007DC7FB4E9280A1F6C522A6B501E398524E03BD/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5Cconv.htm#p121
http://007DC7FB4E9280A1F6C522A6B501E398524E03BD/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5Cconv.htm#p121


L’activité sociale et politique
implique des droits et des devoirs qui
relèvent de la responsabilité de
chaque citoyen. À cet égard, saint
Josémaria souligne, d’une part, la
responsabilité que chaque personne
a vis-à-vis de la société qu’elle sert et,
par conséquent, l’esprit de service : «
la capacité que l'on pourrait appeler
technique, cette compétence dans le
travail, doivent aussi être renforcés
par (...) l'esprit de service, le désir de
travailler pour contribuer au bien
des autres » (QCP 51). Et, d’autre part,
la conscience de la liberté dans tout
ce qui est d’opinion : « Évitez cet
abus qui semble démesuré à notre
époque – il est évident et continue de
se manifester en fait dans les nations
du monde entier – qui traduit le
désir, contraire à l’indépendance
légitime des hommes, qui tente de
forcer tout le monde à former un
seul groupe dans ce qui est
"opinable", de créer comme des
dogmes doctrinaux temporels

http://BF8E2091610CE3C56E600A52CC8C5E11E1C4A395/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5Ccqp.htm#p51


» (Lettre 9-I-1932 :AGP, série A.3,
91-3-2). C’est pourquoi saint
Josémaria allait revaloriser ce qu’il
appelait la mentalité laïque, qui
conduit à assumer la responsabilité
personnelle de ses actions, à
respecter ceux qui proposent en
matière d’opinion des solutions
différentes de celles que l’on soutient
et, par conséquent, non seulement à
tolérer mais à aimer le pluralisme
(cf. Entretiens 117).

En ces matières, la hiérarchie de
l’Église a le devoir de montrer les
vérités et les principes qui découlent
de l’Évangile, de la loi naturelle et
des droits universels de l’homme, qui
doivent donc guider l’action du
chrétien et, plus largement, de tout
homme de bonne volonté. Mais les
solutions concrètes et techniques à
ces problèmes dépendent des
citoyens : pour parler en termes
théologiques, elles appartiennent aux
laïcs, dont la mission est de «



chercher le règne de Dieu
précisément à travers la gérance des
choses temporelles qu’ils ordonnent
selon Dieu » (LG, n. 31). Ce serait
donc du cléricalisme de la part des
prêtres que de prétendre imposer
aux laïcs, au nom de la foi, leurs
critères personnels. Et, d’autre part,
ce serait du laïcisme que d’essayer
d’implanter une séparation radicale
entre la foi et la vie, alors qu’en
réalité la foi éclaire le sens de la vie
humaine et aide à aborder les
questions temporelles, en respectant
toujours en même temps la marge
laissée à l’appréciation personnelle
et, parfois, à l’incertitude, que les
événements historiques et la vie
sociale impliquent. Par conséquent, «
un chrétien doit rendre compatible la
passion humaine pour le progrès
civique et social avec la conscience
de la limitation de ses propres
opinions, en respectant, par
conséquent, les opinions des autres
et en aimant le pluralisme légitime.



Celui qui ne sait pas vivre ainsi n’est
pas allé au fond du message chrétien
» (Josémaría Escrivá de Balaguer, «
Les richesses de la foi », 2-XI-1969, 
ABC, Madrid).

Thèmes connexes : Apostolat ;
Famille, Sanctification de la ;
Mentalité laïque ; Responsabilité ;
Travail, Sanctification du.

Bibliographie : AIG, pp. 97-123
Aa.Vv. Laicità. La ricerca
dell’universale nelle differenze (a cura
di Pierpaolo Donati), Bologna, Il
Mulino, 2008 ; José Luis Illanes La
sanctification du travail. Le travail
dans l’histoire de la spiritualité,
Madrid, Palabra, 2001 rev. et act. Id. 
Existence chrétienne et monde. Jalons
d’une réflexion théologique sur l’Opus
Dei, Pampelune, EUNSA, 2003 ;
Antonio Peinador, « Devoirs d’état »,



dans GER, VII, pp. 290-292 ; Álvaro
del Portillo : Une vie pour Dieu.
Réflexions sur la figure de
Monseigneur Josemaría Escrivá de
Balaguer. Discours, Homélies et
autres écrits,Madrid, Rialp, 1997, p.
69-8 ; Martin Rhonheimer La
transformation du monde. L’actualité
del’ Opus Dei, Madrid, Rialp, 2006 ;
Gustave Thils Sainteté chrétienne,
Salamanque, Ediciones Sígueme,
1965, p. 34.

Giorgio Faro

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-
devoirs-detat/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-devoirs-detat/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-devoirs-detat/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-devoirs-detat/

	DEVOIRS D’ÉTAT

