
opusdei.org

DÉFAUTS

1. Défauts et lutte ascétique. 2.
La charité et les défauts du
prochain.

12/11/2023

1. Défauts et lutte ascétique.

2. La charité et les défauts du
prochain.

Dans son sens le plus large, le mot «
défaut » désigne l’imperfection
physique ou morale d’une chose ou
d’un sujet, ou – de manière
équivalente – l’absence, pour cette
chose ou ce sujet, d’une qualité



attendue. Dans la littérature
théologico-spirituelle, une distinction
est souvent faite entre le défaut et le
péché. Le péché signifie la violation
délibérée de la loi ou de la volonté
divine, que ce soit en matière grave
(péché mortel) ou en matière légère
(péché véniel). Les défauts sont
plutôt compris comme des
déficiences ou des limites
caractérologiques, émotionnelles ou
physiques, qui peuvent affecter une
personne ; ils sont donc, en tant que
tels, indépendants de la volonté,
même si la façon de se comporter
peut les accentuer (et, en ce sens,
provoquer un mal volontaire, en tant
que volontairement accepté ou
commis) ou les atténuer ou même les
faire disparaître. Souvent,
cependant, cette distinction n’est pas
appliquée de manière nette et on
parle à la fois de défauts et de
péchés.



Dans l’enseignement spirituel de
saint Josémaria, les défauts
apparaissent dans deux contextes
principaux : dans celui de la lutte
ascétique personnelle, comme une
réalité sur laquelle nous devons
compter et contre laquelle nous
devons lutter, avec l’aide de la grâce,
pour atteindre la sainteté ; et dans la
relation avec les autres, du point de
vue de la charité et de l’apostolat :
aimer les autres avec leurs défauts,
en les aidant à les corriger.

1. Défauts et lutte ascétique

Dans le premier contexte, les défauts
sont, pour saint Josémaria, une
conséquence de la limitation
humaine et aussi du péché ; quelque
chose donc avec lequel il faut
toujours compter, car la perfection
n’est atteinte qu’au Ciel : « Je sais
bien que, dès que nous parlons de
combat, nous pensons à notre
faiblesse et nous prévoyons des



chutes, des erreurs. Mais Dieu en
tient compte. Il est inévitable que, en
cheminant, nous soulevions de la
poussière. Nous sommes des êtres
créés, donc pleins de défauts. J'irai
jusqu'à dire qu'il faut toujours en
avoir : ce sont les taches d'ombre qui,
dans notre âme, font ressortir
davantage, par contraste, la grâce de
Dieu et notre volonté de répondre à
la faveur divine. C'est ce clair-obscur
qui fait de nous des hommes
humbles, compréhensifs, généreux
» (QCP 76).

Mais sa vision est toujours positive et
optimiste, centrée sur un désir
déterminé de sainteté et une
conviction radicale du pouvoir de la
grâce, et donc de la lutte ascétique
personnelle : nous pouvons aspirer à
surmonter n’importe quel défaut,
même si c’est une tâche de toute une
vie : « La sainteté est dans la lutte,
dans le fait de savoir que nous avons
des défauts et de nous efforcer de les



éviter jusqu’à l’héroïsme. La sainteté
— j’insiste — consiste à surmonter
ces défauts... Mais nous mourrons
avec des défauts : autrement, je te l’ai
déjà dit, nous serions des orgueilleux
» (F 312).

« L'expérience du péché ne doit donc
pas nous faire douter de notre
mission. Certes il est possible qu'il
soit difficile de reconnaître en nous
le Christ à cause de nos péchés. Nous
devons donc affronter nos propres
misères, chercher la purification, en
sachant, toutefois, que Dieu ne nous
a pas promis la victoire absolue sur
le mal en cette vie, mais qu'Il nous
demande de lutter. Sufficit tibi gratia
mea (2 Co 12, 9), ma grâce te suffit,
répondait Dieu à Paul, qui sollicitait
d'être délivré de l'écharde qui
l'humiliait. Le pouvoir de Dieu se
manifeste dans notre faiblesse. Il
nous aide à lutter, à combattre nos
défauts, encore que nous sachions
que nous n'emporterons jamais une



victoire complète dans notre vie
terrestre. La vie chrétienne est un
perpétuel commencement et
recommencement, un
renouvellement de chaque jour
» (QCP 114).

La première étape de cette lutte
contre ses propres défauts est de les
connaître et de les « reconnaître », de
les accepter. C’est pourquoi saint
Josémaria attache une importance
particulière à l’examen de
conscience, en tant que moyen
ascético-pratique indispensable sur
le chemin de la sainteté : « Sois d'une
sincérité "sauvage" dans ton examen
de conscience. Il y faut du courage :
tout comme tu te regardes dans la
glace, pour savoir où tu t'es blessé, où
tu t'es taché, où sont les défauts que
tu dois éliminer » (S 148).

Un examen, donc, particulièrement
attentif et profond, « sauvagement
sincère », car les défauts les plus



importants peuvent être très cachés ;
et un examen qui est toujours prière,
dialogue avec Dieu, et non pas une
simple introspection personnelle : la
sincérité avec Dieu et avec soi-même
vont intimement de pair (cf. S 739).
Une fois que les défauts ont été
identifiés et acceptés, dans cette
prière simple et sincère qui conduit à
la connaissance de soi, nous devons
les combattre : essayer de les
corriger et de les éliminer. Une lutte
dans laquelle saint Josémaria
souligne le rôle de la mortification,
insistant, une fois de plus, sur un
binôme classique de l’ascétique
chrétienne : prière et mortification :
« Tout comme on taille une pierre ou
du bois, chaque jour un peu plus, il
faut limer des aspérités, en éliminant
les défauts de notre vie personnelle
dans un esprit de pénitence,
moyennant de petites mortifications.
Il y en a de deux types : les
mortifications actives — celles que
nous recherchons, comme de petites



fleurs que nous cueillons au long de
la journée — et les mortifications
passives, qui viennent du dehors et
qu’il nous coûte d’accepter. Ensuite
Jésus-Christ ajoute ce qui manque. —
Quel magnifique Crucifix tu vas
devenir, si ta réponse est généreuse,
joyeuse, entière ! » (F 403).

Ces paroles font également allusion
au fondement théologique ultime de
cette lutte ascétique contre nos
propres défauts : la Rédemption
opérée par Jésus-Christ, qui a son
centre sur la Croix. C’est-à-dire que
c’est le Seigneur Lui-même qui polit
nos défauts, avec Sa grâce et avec
notre coopération, nous rendant de
plus en plus semblables à Lui :
l’Agneau sans tache, sans défauts.

D’autre part, conformément à ses
enseignements sur la vie ordinaire,
la valeur des petites choses, etc.,
saint Josémaria insiste sur la
persévérance quotidienne dans cette



lutte : et avec son profond
optimisme, il sait « renverser » même
les défauts les plus récalcitrants : «
Chrétiens ! notre vie doit être
ordinaire au point de vouloir bien
faire tous les jours les mêmes choses
que nous devons faire ; d’accomplir
dans le monde notre mission divine,
en remplissant le petit devoir de
chaque instant. — Ou mieux, en nous
efforçant de l’accomplir, parce qu’il
nous arrivera de ne pas y arriver et
d’être obligé de dire au Seigneur, le
soir venu, dans notre examen de
conscience : je ne t’offre pas de
vertu ; aujourd’hui, je ne peux t’offrir
que des défauts mais, avec ta grâce,
je parviendrai à mériter le titre de
vainqueur » (F 616).

Saint Josémaria n’oublie pas non plus
une expérience fréquente, en ce qui
concerne leurs propres défauts, chez
des personnes qui avancent déjà sur
leur chemin de sainteté : » Essayons
de faire naître au fond de notre cœur



un désir ardent, un grand souci
d’atteindre la sainteté, bien que nous
nous voyions pleins de misères. N’en
ayez pas peur ; au fur et à mesure
qu’on avance dans la vie intérieure,
on perçoit ses défauts personnels
avec plus de netteté. Ce qui arrive,
c’est que l’aide de la grâce produit
l’effet de verres grossissants : le plus
petit tas de poussière, le petit grain
de sable quasi imperceptible prend
des dimensions gigantesques, parce
que l’âme acquiert la finesse divine ;
la plus petite ombre en vient même à
déranger la conscience, qui
n’apprécie que la pureté de Dieu. Dis-
lui maintenant, du fond de ton cœur :
Seigneur, je veux vraiment être saint,
je veux vraiment être un de tes
disciples, digne de toi, et te suivre
sans conditions. Et tu dois te
proposer tout de suite l’intention de
renouveler chaque jour les grands
idéaux qui t’animent à cet instant
» (AD 20). L’amour de Dieu conduit
donc à ne pas pactiser ou ne pas



accorder peu d’importance à ses
propres défauts et misères, rejetant
un confort trompeur qui conduit à la
tiédeur spirituelle et à
l’embourgeoisement.

2. La charité et les défauts du
prochain

La suite de la dernière citation nous
introduit directement au deuxième
domaine de l’usage spirituel que
saint Josémaria fait de l’expression «
défauts » : « Jésus, si nous
persévérions, nous qui nous
réunissons en ton Amour ! Si nous
arrivions à traduire dans des œuvres
ces désirs véhéments que tu éveilles
toi-même dans notre âme !
Demandez-vous très fréquemment :
pourquoi suis-je sur terre ? Et vous
chercherez ainsi à accomplir à la
perfection, avec charité, vos tâches
de chaque jour, et à soigner les
petites choses. Nous nous
souviendrons de l’exemple des



saints : des personnes comme nous,
de chair et d’os, avec leurs faiblesses
et leurs défaillances, qui ont su
vaincre et se vaincre par amour de
Dieu ; nous considérerons leur
conduite et, comme les abeilles qui
distillent de chaque fleur le nectar le
plus délicieux, nous tirerons profit de
leurs luttes. Nous apprendrons aussi,
vous et moi, à découvrir bien des
vertus chez ceux qui nous entourent
— ils nous donnent des leçons de
travail, d’abnégation, de joie... —, et
nous ne nous attarderons pas trop à
leurs défauts, sauf lorsque ce sera
indispensable, afin de les aider par la
correction fraternelle » (AD 20).

De ce point de vue, le point de départ
est à nouveau la confirmation claire
de l’existence de défauts chez l’être
humain : dans ce cas, chez les autres.
La difficulté sur le chemin personnel
de la sainteté vient alors de notre
inclination (également une
conséquence du péché) à réagir non



pas contre les défauts en eux-mêmes,
mais contre la personne qui les
possède, fermant ainsi le chemin à la
véritable aide, à l’exercice de la
charité. C’est pourquoi, pour saint
Josémaria, la clé est de voir, d’abord,
de comprendre ensuite, puis, et
surtout, d’aimer la personne en tant
que telle, au-delà de ses défauts, ou
plutôt » avec ses défauts ».

C’est un enseignement d’origine
évangélique (cf. Mt 6, 22-23 et 7, 3)
que saint Josémaria fait sien : « Les
défauts que tu vois chez les autres
sont peut-être les tiens. Si oculus tuus
fuerit simplex … Si ton œil était
transparent, tout ton corps serait
dans la lumière ; mais s'il y a de la
malice dans ton œil, tout ton corps
sera dans les ténèbres. Plus encore :
"Pourquoi vas-tu regarder la paille
dans l'œil de ton frère, et ne fais-tu
pas attention à la poutre qui est dans
le tien ?" — Examine-toi ! » (S 328).



Les conséquences de ce
comportement, fondé sur la vraie
charité chrétienne, sont portées par
saint Josémaria jusqu’au bout : « Tu
dois aimer tes frères, les hommes, au
point que même leurs défauts —
quand ils n’offensent pas Dieu — ne
t’apparaissent pas comme des
défauts. Si tu n’aimes que les bonnes
choses que tu vois chez les autres, si
tu ne sais pas comprendre, excuser,
pardonner, c’est que tu es un égoïste
» (F 954).

Une application particulière de ces
idées, fréquente dans la prédication
de saint Josémaria, conforme à sa
grande appréciation chrétienne et
sociale de la famille, est celle qui
correspond à la vie conjugale, à la
relation entre époux : » — Qu'ils
s'aiment. Et qu'ils sachent qu'au
cours de leur vie, il y aura des
disputes et des difficultés qui,
résolues avec naturel, contribueront
même à rendre leur tendresse plus



profonde. Chacun d'entre nous a son
caractère, ses goûts personnels, son
humeur — sa mauvaise humeur,
parfois — et ses défauts. Chacun a
également des côtés agréables dans
sa personnalité, raison pour laquelle,
de même que pour bien d'autres,
chacun peut être aimé. La vie en
commun est possible quand chacun
essaie de corriger ses déficiences et
s'efforce de ne pas attacher
d'importance aux fautes de l'autre :
c'est-à-dire quand l'amour existe, qui
annule et surmonte tout ce qui
pourrait être faussement motif de
séparation ou de divergence. En
revanche si on dramatise les
moindres différends et qu'on se lance
à la figure les défauts et les erreurs
commises, c'en est fini de la paix et
on court le risque de tuer l'amour
» (Entretiens 108).

Une autre application, cohérente
cette fois avec son profond sens
ecclésial, se réfère à l’Église : « Gens



sancta, peuple saint, composé de
créatures qui ont leurs misères : cette
contradiction apparente souligne un
des aspects du mystère de l'Église.
L'Église, qui est divine, est aussi
humaine, parce qu'elle est formée
par des hommes, et que les hommes
ont des défauts (...). Quand le
Seigneur permet que la faiblesse
humaine apparaisse, notre réaction
doit être celle que nous aurions si
nous voyions notre mère malade ou
traitée avec indifférence : l'aimer
davantage, lui donner davantage de
marques extérieures et intérieures
d'affection. Si nous aimons l'Église,
nous n'éprouverons jamais la volonté
morbide de faire apparaître comme
des fautes de la Mère les misères de
quelques-uns de ses enfants » (Aimer
l’église, nos 23, 24).

Enfin, nous trouvons aussi dans
l’enseignement de saint Josémaria
une sorte de confluence entre ces
deux aspects du rôle joué par les «



défauts » de la vie spirituelle : le choc
entre les défauts personnels et ceux
des autres doit nous conduire, en
même temps, à les comprendre, les
aider et les corriger : « Tu te heurtes
au caractère de tel ou tel… — C’est
inévitable : tu n’es pas un louis d’or,
que tu puisses plaire à tout le monde.
Et puis, sans ces heurts avec ton
prochain, comment émousserais-tu
les pointes, les arêtes et les saillants
— les imperfections, les défauts — de
ton caractère ? Comment atteindrais-
tu le fini, le poli, la ferme souplesse
de la charité et de la perfection ?Si
ton caractère et le caractère de ceux
qui t’entourent étaient douceâtres et
mous comme des meringues, tu ne te
sanctifierais pas » (C 20).

En tant que synthèse de toutes ces
idées, le point suivant de Sillon peut
servir : « Il est plein de défauts, celui-
là ! Ah bon !... Mais, d'une part les
gens parfaits on ne les trouve qu'au
Ciel ; d'autre part, toi aussi tu traînes



tes défauts et, malgré tout, on te
supporte : plus encore, on t'estime
parce qu'on t'aime de l'amour que
Jésus-Christ donnait aux siens, qui
étaient d'ailleurs bien chargés de
misères ! — Retiens cette leçon ! » (S
758)

Thèmes connexes : Caractère,
Formation du ; Charité ; Examen de
conscience ; Fraternité ; Lutte
ascétique ; Tiédeur.

Bibliographie : Francisco
Fernández-Carvajal - Pedro Beteta 
Enfants de Dieu. La filiation divine
que le bienheureux Josemaría Escrivá
a vécue et prêchée, Madrid, Palabra,
1995 ; Fernando Ocáriz Nature, grâce
et gloire, Pampelune, EUNSA, 2001.

Javier Sesé



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-
defauts/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-defauts/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-defauts/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-defauts/

	DÉFAUTS

