
opusdei.org

CONTRITION

1. La nécessité de la conversion
et de la contrition chrétiennes.
2. Revenir à Dieu, notre Père,
par le sacrement de Pénitence.
3. Douleur d’amour.

28/12/2023

1. La nécessité de la conversion et de
la contrition chrétiennes.

2. Revenir à Dieu, notre Père, par le
sacrement de Pénitence.

3. Douleur d’amour.



À de nombreuses reprises, saint
Josémaria a dit que la meilleure des
dévotions ce sont les actes de
contrition. « C’est exprès que je le
rabâche : la vie spirituelle est
commencement et recommencement
continuels. — Recommencer ? Oui !
Chaque fois que tu fais un acte de
contrition — et nous devrions en
faire beaucoup chaque jour — tu
recommences, parce que tu offres à
Dieu un amour nouveau » (F 384). La
doctrine sur la contrition occupe une
place importante dans son message ;
nous l’analyserons en fonction de
son lien avec une autre question
décisive : la conversion.

1. La nécessité de la conversion et
de la contrition chrétiennes

Jésus-Christ a commencé sa
prédication de l’annonce du royaume
de Dieu par l’appel à la contrition, au
repentir et, par conséquent, à la
conversion : » Les temps sont



accomplis : le règne de Dieu est tout
proche. Convertissez-vous et croyez à
l’Évangile » (Mc 1, 15). La conversion
suppose une profonde
reconnaissance de notre condition de
pécheurs, de nos misères, une
humilité spécifique qui déteste le
péché et sait laisser toutes les
insuffisances que nous traînons –
celles qui sont une conséquence du
péché originel et celles causées par
notre propre culpabilité – entre les
mains du Seigneur par des actes
vraiment et profondément contrits.
Ceci est nécessaire quand on
commence à vivre une vie
authentiquement chrétienne. Mais
c’est tout aussi nécessaire après des
années d’une lutte ascétique
rigoureuse, car avec le temps, on voit
plus clairement ses propres défauts
et ils pèsent plus. Cette expérience ne
doit pas nous surprendre, c’est plutôt
quelque chose de très normal dans la
vie intérieure. Aucun saint ne se
sentait saint parce qu’il connaissait



parfaitement le décalage entre
l’amour affectif et l’amour effectif de
Dieu (le thème est récurrent dans le 
Traité de l’amour de Dieu de saint
François de Sales, la Pratique de
l’amour de Jésus-Christ de saint
Alphonse Marie de Ligori et d’autres
ouvrages similaires). Nous devons
réagir avec une vision surnaturelle,
voir les choses à la lumière de la foi
qui nous dit : l’une des conséquences
du péché originel est notre
inclination constante au péché et à
l’erreur. Et, malgré la lutte ascétique,
réaliser que cette inclination peut
conduire à la tentation de perdre la
paix et la joie, en tombant dans des
scrupules qui ne voient pas que nos
propres défauts cachent un manque
d’amour pour Dieu. Le moyen de
sortir de cette situation ne réside que
dans la véritable humilité. « Si tu as
commis une erreur, petite ou grande,
reviens en courant vers Dieu ! —
Savoure les paroles du psaume : “cor
contritum et humiliatum, Deus, non



despicies”, jamais le Seigneur ne
méprisera ni ne se désintéressera
d’un cœur contrit et humilié » (F
172).

Saint Josémaria aimait garder à
l’esprit la parabole du fils prodigue
(Lc 15), « que nous ne nous lasserons
jamais de méditer » (QCP 178), car «
d'une manière ou d'une autre, la vie
humaine est un perpétuel retour vers
la maison de notre Père, à l'aide de la
contrition, cette conversion du cœur,
qui suppose le désir de changer et la
ferme décision d'améliorer notre vie.
Cela se traduira, logiquement, par
des œuvres de sacrifice et de don de
soi » (QCP 64).

2. Revenir à Dieu, notre Père, par
le sacrement de pénitence

Ce retour conduit par sa nature
même au sacrement de pénitence. «
Revenir à la maison du Père au
moyen de ce sacrement du pardon
où, en confessant nos péchés, nous



nous revêtons du Christ et devenons
ainsi des frères, membres de la
famille de Dieu. (...) Notre dette n'a
pas d'importance. Comme l'enfant
prodigue, nous n'avons qu'à laisser
parler notre cœur, éprouver la
nostalgie du foyer paternel, nous
émerveiller et nous réjouir de ce don
que Dieu nous a fait de pouvoir nous
appeler et d'être vraiment, malgré
tant de manquements à la grâce, ses
enfants » (ibidem). La contrition est
donc étroitement liée, d’une part, à la
filiation divine qui, selon
l’enseignement de saint Josémaria,
constitue le fondement de toute vie
spirituelle et, d’autre part, au
sacrement de Pénitence.

Considérons d’abord sa relation avec
la filiation divine : « La conscience de
notre filiation divine imprègne de
joie notre conversion, elle nous dit
que nous sommes en train de revenir
vers la maison du Père » (ibidem).
L’homme a besoin d’être converti par



la contrition, en réalisant le don
immense et gratuit de sa filiation
divine. La grâce nous pousse à cette
conversion chaque fois que, d’une
manière ou d’une autre, nous nous
sommes détournés de Dieu. « Si tu
agissais suivant les impulsions de ton
cœur et celles que la raison te dicte,
tu serais continuellement face contre
terre, prosterné comme un ver sale,
laid et misérable… devant ce Dieu
qui doit tellement te supporter » (C 
597). Mais cette situation ne doit pas
nous enlever notre paix et notre
confiance dans le Seigneur. «
L'indulgence est proportionnelle à
l'autorité. Un simple juge doit
condamner — en accordant peut-être
les circonstances atténuantes — si
l'accusé plaide coupable. Le pouvoir
souverain d'un pays octroie parfois
une amnistie ou une remise de peine.
À l'âme contrite, Dieu pardonne
toujours » (S 763). « Si nous nous
repentons, s'il jaillit de notre cœur
un acte de douleur, si nous nous

http://D92CEB9B89DE5E55B0CC5B1B70104FBF5E5D9694/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccam.htm#p597
http://77BF1874594D291683AE7EDB19BE6075DED9B4AA/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Csur.htm#p763


purifions par le saint sacrement de la
pénitence, Dieu s'avance à notre
rencontre et nous pardonne. Alors, il
n'y a plus de tristesse : il est tout à
fait juste de se réjouir puisque ton
frère que voici était mort et il est
revenu à la vie ; il était perdu et il est
retrouvé (Lc 15, 32) » (QCP 178).

Les actes de contrition doivent
respirer l’air d’une filiation divine
vécue authentiquement : « Un enfant
de Dieu traite le Seigneur comme un
Père. Ses relations ne se réduisent
pas à un hommage servile, à une
politesse purement formelle, de
simple courtoisie, mais sont pleines
de sincérité et de confiance. Dieu
n'est pas scandalisé par les hommes.
Dieu n'est pas lassé de nos infidélités.
Notre Père du Ciel pardonne
n'importe quelle offense lorsque
l'enfant retourne vers Lui, lorsqu'il
se repent et demande pardon » (QCP
64).



Mais si saint Josémaria insiste sur la
filiation divine, il souligne aussi que
c’est en relation avec le sacrement de
pénitence, comme le souligne la
Tradition chrétienne. Selon
l’enseignement du Concile de Trente,
« les actes du pénitent, c’est-à-dire la
contrition, la confession et la
satisfaction, sont la quasi-matière de
ce sacrement » (DH, 1673). Une
doctrine qu’on précise en ajoutant
immédiatement que la contrition
occupe, parmi les trois actes du
pénitent, la première place (cf. DH,
1674).

Tout en affirmant clairement que ce
sacrement est absolument nécessaire
pour le pardon des péchés graves,
saint Josémaria va plus loin en
recommandant l’usage fréquent,
même hebdomadaire, de ce
sacrement. Ce conseil est basé sur
une raison théologique : l’importance
du pardon, y compris des fautes
mineures, et le fait que comme tous



les sacrements impliquent une
configuration spécifique avec le
Christ, il en va de même pour le
sacrement de pénitence. La
configuration avec le Christ dans ce
sacrement rend le pénitent
participant du Christ crucifié puisque
le Christ, en assumant la condition
humaine, s’est soumis au jugement
de Dieu le Père sur le péché. En
recevant ce sacrement, le pénitent
acquiert une dignité particulière en
s’incorporant, par sa contrition, à
l’œuvre rédemptrice de Jésus, à cette
réconciliation accomplie par la Croix
du Christ, qui atteint toute
l’humanité. Saint Josémaria dit : «
Jésus : puissé-je ne jamais plus te
perdre... Alors toi et moi, unis dans le
malheur et dans la peine, comme
nous l’étions dans le péché, nous
sentons monter du fond de notre être
des gémissements de contrition
profonde et des phrases brûlantes
que la plume ne peut ni ne doit
rapporter » (SR, Cinquième Mystère



Joyeux) ; « Achève toujours ton
examen par un acte d’amour —
douleur d’amour — pour toi, pour
tous les péchés des hommes… » (C
246).

3. Douleur d’amour

Saint Josémaria répète fréquemment
que la sainteté personnelle consiste à
s’identifier au Christ, à « être un
autre Christ, le Christ Lui-même » ;
une tâche qui dure toute une vie et
qui conduit à maintenir
constamment le désir de conversion.
Il se peut que la conversion initiale
parte d’un grand éloignement de
Dieu, mais même dans ce cas, il ne
faut pas désespérer : « Tu es tombé
très bas ! — Eh bien, pose les
fondations à cette profondeur. —
Sois humble. — Cor contritum et
humiliatum, Deus, non despicies, Dieu
ne méprisera pas un cœur contrit et
humilié » (C 712). « Père, comment
pouvez-vous supporter tant



d’ordures ? m’as-tu dit, après une
bonne confession ;— Je me suis tu,
pensant que si ton humilité te porte à
te considérer comme de l’ordure, un
tas d’ordures, nous pourrons encore
faire de toute ta misère quelque
chose de grand » (C 605). Il faut
toujours avancer sur le chemin
chrétien avec une confiance totale en
Dieu : » Le Seigneur a converti
Pierre, qui l'avait renié trois fois,
sans lui adresser ne serait-ce qu'un
reproche : mais rien qu'un regard
d'Amour. — Après nos chutes Jésus
nous regarde avec ces mêmes yeux.
Puissions-nous Lui dire comme
Pierre : " Seigneur, Tu sais tout ; Tu
sais que je T'aime ! " et changer notre
vie » (S 964).

Mais dans la vie spirituelle ordinaire,
ce n’est pas toujours un tout nouveau
départ. « Dans notre vie, dans la vie
des chrétiens, la première
conversion est importante — ce
moment unique, dont chacun se



souvient, où l'on découvre
clairement tout ce que nous
demande le Seigneur ; mais plus
importantes encore, et plus difficiles,
se révèlent les conversions suivantes.
Et pour faciliter l'action de la grâce
divine à travers les conversions
postérieures, il faut garder une âme
jeune, invoquer le Seigneur, savoir
écouter, avoir découvert ce qui ne va
pas, demander pardon.(…) Il nous
écoute, et Il ne négligera pas le vœu
d'un cœur contrit et humilié »(QCP
57 ; les derniers mots sont une
citation du Psaume 51, que saint
Josémaria méditait
quotidiennement). Et justement,
quand on a déjà passé des années de
lutte ascétique, en voyant nos
propres manques de correspondance
à l’amour de Dieu, on peut tomber
dans la tentation d’estimer que ces
déficiences sont inévitables. C’est
précisément alors que nous devons
garder l’âme jeune et profondément
humble, et craindre toute forme

http://813655AFA6552B42D9CF09A31950F1AF4DE05C9E/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccqp.htm#p57
http://813655AFA6552B42D9CF09A31950F1AF4DE05C9E/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccqp.htm#p57


d’embourgeoisement spirituel. « La
Sainte Écriture nous met en garde :
même le juste tombe sept fois (Pr 24,
16). Chaque fois que j’ai lu ces
paroles, mon âme a été secouée d’un
fort tressaillement d’amour et de
douleur » (AD 215).

La douleur des péchés est parfaite
quand c’est une « douleur d’amour »,
quand c’est l’expression d’un amour
qui naît des profondeurs de l’âme.
C’est ce que saint Josémaria a
souligné avec force : « Douleur
d’Amour. — Parce qu’il est bon. —
Parce qu’il est ton Ami, qui a donné
sa Vie pour toi. — Parce que tout ce
que tu as de bon est à Lui. — Parce
que tu L’as tellement offensé… Parce
qu’Il t’a pardonné… Lui ! … À toi ! —
Pleure, mon enfant, de douleur
d’amour » (C 436 ; cf. C 503). « Tu
pleures ! — N’aie pas honte. Pleure.
Oui, les hommes pleurent aussi,
comme toi, dans la solitude et devant
Dieu. — La nuit, dit le roi David,



j’inonderai mon lit de larmes. Par ces
larmes, brûlantes et viriles, tu peux
purifier ton passé et rendre
surnaturelle ta vie actuelle » (C 216).
« “ En tant que chrétien, que ne dois-
je pas à Dieu ! Pour n’avoir pas
acquitté cette dette, j’ai pleuré de
douleur : douleur d’amour. Mea
culpa ! ” — Il est bon que tu
commences à reconnaître tes dettes ;
mais n’oublie pas qu’elles se paient
avec des larmes… et avec des œuvres
» (C 242).

Dans ce contexte on comprend bien
que, comme nous l’avons déjà vu,
pour saint Josémaria, la vie
spirituelle est un commencement et
un recommencement continuels. « Il
vivait, avec espérance, l’aujourd’hui
et maintenant » (Bernal,1976, p. 215).
Être ici et maintenant en présence de
Dieu est fondamental dans tout
l’enseignement du fondateur de
l’Opus Dei. « Que nos trébuchements
et nos défaites ne nous éloignent plus



jamais de Lui. Tel le faible enfant qui
se jette, contrit, dans les bras
vigoureux de son père, toi et moi,
nous nous assujettissons au joug de
Jésus. Seules cette contrition et cette
humilité transformeront notre
faiblesse humaine en une force
divine » (Chemin de Croix, VII
Station). Comme l’amour n’a pas de
limites, chaque instant présente –
d’une certaine manière – une
nouvelle ouverture à l’amour pour
Dieu : « n’oubliez pas que la douleur
est la pierre de touche de l’amour
» (C 439). Par conséquent, la «
douleur d’Amour » doit être quelque
chose de constant dans la vie
intérieure. « Nourris dans ton âme le
désir de réparer tes fautes, pour
obtenir la grâce d’une contrition de
plus en plus grande » (F 198).

La douleur et la contrition
deviennent ici réparation, qui s’étend
aux péchés de tous les hommes. «
Renouvelle pendant la journée tes



actes de contrition : tu vois, on
offense continuellement Jésus et,
malheureusement, les actes de
réparation ne vont pas au même
rythme. C'est pourquoi je n'ai jamais
cessé de le redire : les actes de
contrition, plus on en fait, mieux cela
vaut ! Fais écho à mes paroles, par ta
vie et par tes conseils » (S 480). Cette
solidarité avec le genre humain est
une conséquence de l’union intime
avec le Christ qui s’offre pour tous les
hommes sur la Croix. Ainsi le
fondateur de l’Opus Dei conseille : «
Achève toujours ton examen par un
acte d’amour — douleur d’amour —
pour toi, pour tous les péchés des
hommes… — Et considère avec quel
soin paternel Dieu a écarté les
obstacles de ton chemin pour que tu
ne trébuches pas » (C 246).

Enfin, voici un texte qui nous place
devant l’horizon marial de la
contrition : « Adresse-toi à la Sainte
Vierge, et demande-lui de te donner,



en gage de son amour pour toi, la
contrition, la componction de tes
péchés et des péchés de tous les
hommes et de toutes les femmes de
tous les temps, le tout accompagné
d’une douleur d’Amour.Ainsi
disposé, enhardis-toi et ajoute : Ô
Mère, ma Vie, mon Espérance,
conduisez-moi par la main... et si en
ce moment-même quelque chose
déplaît en moi à Dieu mon Père,
obtenez-moi la grâce de le découvrir,
afin qu’à nous deux nous
l’extirpions. Et poursuis, sans
crainte : — Ô très clémente, ô pieuse,
ô douce Vierge Marie, priez pour
moi, afin qu’en accomplissant la très
aimable Volonté de votre Fils, je sois
digne d’obtenir les promesses de
Notre-Seigneur Jésus-Christ et d’en
jouir » (F 161).



Thèmes connexes : Amour de Dieu ;
Conversion ; Réparation ; Filiation
divine ; Lutte ascétique ; Péché ;
Pénitence, Vertu et sacrement de la.

Bibliographie : F 158-215, F 377-474 ;
Jean-Paul II, Exhort. Ap. Reconciliatio
et paenitentia, 1984 ; Salvador Bernal 
Mgr Josemaría Escrivá de Balaguer. 
Portrait du fondateur de l’Opus Dei,
Madrid, Rialp, 1976 ; Leo Scheffczyk,
« Die spezifische Heilswirkung des
Bußsakraments », dans Klaus M.
Becker (dir.) Sinn und Sendung, III 
Erneuerung durch Buße, St. Augustin,
Wort und Werk, 1978, pp. 17-45.

Klaus M. Becker

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-
contrition/ (17/01/2026)

https://escriva.org/fr/forja/defaite/
https://escriva.org/fr/forja/recommencer-a-lutter/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-contrition/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-contrition/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-contrition/

	CONTRITION

