
opusdei.org

CONTEMPLATIFS AU
MILIEU DU MONDE

28/10/2023

Avec l'expression « contemplatifs au
milieu du monde », saint Josémaria
résumait l'un des traits essentiels de
l'esprit de l'Opus Dei, affirmant que
le chrétien ordinaire, appelé à se
sanctifier au milieu du monde, peut
atteindre la plénitude de la
contemplation sans avoir besoin
d'abandonner sa condition séculière,
mais précisément dans et par les
réalités temporelles.



Cette doctrine n'est pas le résultat
d'une réflexion abstraite, mais plutôt
la conséquence de quelque chose que
saint Josémaria avait incarné dans sa
propre existence, comme on peut le
lire dans le Décret sur l'héroïcité de
ses vertus : « Les traits les plus
caractéristiques de sa personnalité
ne doivent pas tant être cherchés
dans ses éminentes qualités pour
l'action que dans sa vie de prière, et
dans l'expérience unitive assidue qui
a vraiment fait de lui un contemplatif
itinérant » (CONGREGATION, 1990, p.
24).

Saint Josémaria a ouvertement
proclamé la contemplation au milieu
du monde : « La contemplation n'est
pas réservée à des privilégiés.
Certaines personnes ayant une
connaissance élémentaire de la
religion pensent que les
contemplatifs sont comme en extase
toute la journée. Et c'est d'une très
grande naïveté. Les moines, dans



leurs couvents, sont toute la journée
avec mille travaux : ils nettoient la
maison et se consacrent à des tâches
avec lesquelles ils gagnent leur vie.
Souvent des religieux et religieuses
de vie contemplative m'écrivent,
avec enthousiasme et affection pour
l’Œuvre, en disant qu'ils prient
beaucoup pour nous. Ils
comprennent ce que peu de gens
comprennent : notre vie séculière de
contemplatifs au milieu du monde,
au milieu des activités temporelles
» (cité dans BELDA, 1998, p. 331).

Selon saint Josémaria, le chrétien
courant doit être contemplatif
précisément, comme nous l'avons
déjà dit, dans et par sa vie ordinaire,
puisque la contemplation ne doit pas
se limiter à des moments précis de la
journée - : temps expressément
consacrés à la prière personnelle et
liturgique, participation à Sainte
Messe, etc. - mais elle doit plutôt
englober toute la journée, jusqu'à ce



que celle-ci devienne une prière
continue, où l'âme « se sent et se sait
aussi sous le regard aimant de Dieu,
à tout instant. » (AD 307). C'est
pourquoi il affirme : « J’aimerais (...)
[qu’] aujourd’hui, nous nous
persuadions une fois pour toutes de
la nécessité de nous préparer à être
des âmes contemplatives, en pleine
rue, au milieu de notre travail,
d’entretenir avec Dieu une
conversation qui ne doit pas fléchir
tout au long de la journée. C’est là le
seul chemin si nous prétendons
marcher loyalement sur les pas du
Maître » (AD 238).

Dans son enseignement, la possibilité
d'atteindre la plénitude de la
contemplation au milieu du monde
est liée à une réalité qui constitue le
noyau de son message spirituel : la
sanctification du travail et des
activités ordinaires, puisque la clé
pour être contemplatif au milieu du
monde consiste à transformer le



travail en prière : « Travaillons, et
travaillons beaucoup et bien, sans
oublier que notre meilleure arme est
la prière. C'est pourquoi, je ne me
lasse pas de répéter que nous devons
être des âmes contemplatives au
milieu du monde, qui s'efforcent de
transformer leur travail en prière
» (S 497) ; et aussi : « Notre vie, c’est
de travailler et de prier, et vice versa,
de prier et de travailler. Car il arrive
un moment où on ne peut plus
distinguer ces deux concepts, ces
deux mots, contemplation et action,
qui finissent par avoir le même sens
dans l'esprit et dans la conscience
» (cité dans RODRÍGUEZ, 1986, p.
212). Dans ces textes est rappelée
l'idée que le travail peut se
transformer non seulement en
prière, mais aussi en prière
contemplative.

Ainsi, saint Josémaria affirme qu'il
est possible d'atteindre la
contemplation « dans les occupations



quotidiennes, qui ne sont pas pour
moi un obstacle mais au contraire,
une voie et un motif pour aimer Dieu
de plus en plus et m’unir de plus en
plus à Lui » (AD 310). En outre, plus
un chrétien ordinaire est immergé
dans les réalités temporelles, plus il
doit ressentir profondément le
besoin de grandir en présence de
Dieu, sinon il ne pourrait pas
sanctifier ces réalités. « Notre
condition de fils de Dieu nous
poussera — je le redis — à entretenir
un esprit contemplatif au milieu de
toutes les activités humaines (être
lumière, sel et levain, par la prière,
par la mortification, par notre
profonde culture religieuse et
professionnelle), et ce, afin
d'accomplir ce beau programme :
être d'autant plus en Dieu que l'on
est dans le monde » (F 740).

Suivant la tradition spirituelle
chrétienne, il considère que la
contemplation consiste



essentiellement « dans une
contemplation de Dieu qui ne
connaît ni repos, ni fatigue » (AD 296)
et enseigne en même temps que Dieu
accorde sa grâce pour qu'elle puisse
s'accomplir également dans un cadre
séculier et laïque : « Même si je le
respecte, je ne partagerai jamais le
point de vue de ceux qui séparent la
prière de la vie active, comme s’il
s’agissait de deux choses
incompatibles. Nous autres, enfants
de Dieu, nous devons être des
contemplatifs : des gens qui, dans la
rumeur de la foule, savent atteindre
au silence de l’âme dans un entretien
permanent avec le Seigneur ; en Le
regardant comme on regarde un
Père, comme on regarde un Ami que
l’on aime à la folie » (F 738). Le
chrétien ordinaire peut reconnaître
Dieu dans son travail quotidien : « Le
travail naît de l'amour, manifeste
l'amour et s'ordonne à l'amour. Nous
reconnaissons Dieu, non seulement
dans le spectacle que nous offre la



nature, mais aussi dans l'expérience
de notre travail et de notre effort
» (QCP 48). L'attitude contemplative
est unie à une revalorisation dans un
sens théologal de l'activité
quotidienne : « Dieu vous appelle à
Le servir dans et à partir des tâches
civiles, matérielles, séculières de la
vie humaine : c'est dans un
laboratoire, dans la salle d'opération
d'un hôpital, à la caserne, dans une
chaire d'université, à l'usine, à
l'atelier, aux champs, dans le foyer
familial et au sein de l'immense
panorama du travail, c'est là que
Dieu nous attend chaque jour.
Sachez-le bien : il y a quelque chose
de saint, de divin, qui se cache dans
les situations les plus ordinaires et
c'est à chacun d'entre vous qu'il
appartient de le découvrir (...).
Réalisez les choses avec perfection, je
vous l'ai rappelé, apportez de
l'amour aux petites activités de la
journée, découvrez, j'insiste, ce
quelque chose de divin que



renferment les détails » (Entretiens
114 et 121).

L'enseignement de saint Josémaria
peut être synthétisé par ces mots : «
"« Contemplatifs au milieu du
monde" », unis à Dieu et
reconnaissant sa réalité dans et à
travers les différentes occupations et
situations du monde, c'est, en
somme, l'idéal que Mgr Escrivá
propose comme but de la vie de
prière » (ILLANES « l'Église dans le
monde : la sécularité des membres de
l'Opus Dei » dans OIG, pp. 269-270).
Avec l'expression « contemplatifs au
milieu du monde », saint Josémaria
demande aux chrétiens ordinaires de
grandir dans leur vie de prière, en
atteignant ce but qu'est la
contemplation. La deuxième partie
de l'expression, « au milieu du
monde », doit donc être comprise
dans un sens théologico-spirituel
plein, en supposant que le monde
n'est pas seulement une sphère



sociologique, mais aussi le moyen ou
l'instrument pour pouvoir se
sanctifier soi-même et atteindre la
plénitude de la communion avec
Dieu. En définitive, l'affirmation de
la contemplation au milieu du
monde porte à ses ultimes
conséquences la valeur attribuée, en
même temps, à la prière
contemplative et à la vie séculière
qui caractérise l'enseignement de
saint Josémaria.

Thèmes connexes : Contemplation ;
Prière ; Présence de Dieu ; Unité de
vie.

Bibliographie : AD 294-316, AD
238-255 ; CONV 113-123 ; QCP 39-56 ; 
F 678-749 ; S 482-531 ;
CONGRÉGATION POUR LES CAUSES
DES SAINTS « Décret pontifical sur
l'exercice héroïque des vertus du

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/vers-la-saintete/
https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/vie-de-priere/
https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/vie-de-priere/
https://escriva.org/fr/conversaciones/aimer-le-monde-passionnement/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/dans-l-atelier-de-joseph/
https://escriva.org/fr/forja/agir/
https://escriva.org/fr/surco/travail/


Serviteur de Dieu Josémaria Escrivá
de Balaguer, 9 avril 1990 » Romana.
Bulletin de la Prélature de la Sainte-
Croix et de l'Opus Dei, 10 (1990), pp.
22-25 ; Manuel BELDA, «
Contemplatifs au milieu du monde » 
Romana. Bulletin de la Prélature de la
Sainte-Croix et de l'Opus Dei, 27
(1998), pp. 326-340 ID., « La
contemplaztione in mezzo al mondo
nella vita e nella dottrina di San
Josémaria Escrivá de Balaguer", in
Laurent TOUZE (a cura di) La
contemplazione cristiana. Esperienza
e dottrina, Città del Vaticano, Libreria
Editrice Vaticana, 2007, p. 151-176 ;
José Luis ILLANES, « L’Église dans le
monde : la sécularité des membres
de l’Opus Dei », in OIG, pp. 199-300 ;
Pedro RODRÍGUEZ Vocation, travail,
contemplation, Pampelune, EUNSA,
1986 ; Laurent TOUZE, « La
contemplation dans la vie ordinaire.
À propos de Josémaria Escrivá » 
Esprit et Vie, 67 (2002), pp. 9-14.



Manuel BELDA

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-
contemplatifs-au-milieu-du-monde/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-contemplatifs-au-milieu-du-monde/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-contemplatifs-au-milieu-du-monde/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-contemplatifs-au-milieu-du-monde/

	CONTEMPLATIFS AU MILIEU DU MONDE

