
opusdei.org

CHASTETÉ

1. La vertu de chasteté. 2.
Importance pour la vie
humaine et chrétienne. 3. La
chasteté, chacun selon son
propre état.

30/01/2023

1. La vertu de chasteté.

2. Importance pour la vie humaine et
chrétienne.

3. La chasteté, chacun selon son
propre état.



« Car ils verront Dieu » est le titre de
l’homélie que saint Josémaria
consacre à traiter de la vertu de
chasteté ou de pureté (cf. AD
175-189), à laquelle, comme il le
disait lui-même, « j'ai l'habitude (…)
d'ajouter le qualificatif de sainte
» (QCP 5). Ce titre, qui fait référence
aux paroles du Seigneur dans
l’Évangile – « heureux les cœurs
purs, car ils verront Dieu » (Mt 5, 8) –
indique précisément la clé pour
découvrir la perspective à partir de
laquelle saint Josémaria considère
toujours cette vertu, « qui, sans être
la seule, ni la première, agit
cependant dans la vie chrétienne
comme le sel qui préserve de la
corruption et constitue la pierre de
touche pour l’âme apostolique » (AD
175). Cette doctrine est claire si on
considère que la vie éternelle
consistera à « voir Dieu face à face
» (1 Co 13, 12) ; et que la vie
chrétienne, en tant que participation
et développement de la grâce

https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-matieres-11.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-matieres-11.htm


sanctifiante, est comme le
commencement de la vie éternelle
sur terre. C’est pourquoi saint
Josémaria, qui parle de l’existence
des chrétiens comme d’une marche
en « présence de Dieu » (C 278) ou
d’être « contemplatifs au milieu du
monde » (QCP 174), souligne avec
force que, bien que « la sainte pureté
[ne soit] ni la seule, ni la principale
vertu chrétienne, elle nous est
cependant indispensable pour
persévérer dans notre effort
quotidien de sanctification ; et, si
nous ne la conservons pas, notre
engagement apostolique n'a pas de
sens » (QCP 5).

1. La vertu de chasteté

Créée « à l’image de Dieu » (Gn 1, 27),
qui « est Amour » (1 Jn 4, 16), la
personne humaine est appelée à
donner par son existence une
réponse d’amour qui, dans le cas du
chrétien, se résume à la charité – « le



lien le plus parfait » (Col 3, 14) ; et,
par conséquent, à « convertir, par
amour, le travail humain de notre
journée habituelle, en une œuvre de
Dieu d’une transcendance éternelle
» (F 742). Par conséquent, comme « Il
n'y a pas d'amour humain net, franc
et joyeux (…), si l'on ne vit pas cette
vertu de chasteté » (QCP 25), « traiter
ce sujet revient à s’entretenir de
l’Amour » (AD 178). Ce qui implique,
entre autres, qu’il faut « parler de la
sainte pureté en utilisant des
raisonnements positifs, limpides,
avec des mots mesurés et clairs » 
(ibid.).

Saint Josémaria a dit et écrit dans les
contextes les plus variés que la
chasteté est « une couronne
triomphale » (C 123), » une
affirmation triomphante de l’amour
»(S831 ; PCE 25). Elle est au service de
l’amour et en est aussi le fruit ou le
résultat. Elle crée dans le cœur la
disposition nécessaire pour que



l’homme puisse « répondre oui à son
amour, avec une affection sans tache,
ardente et bien ordonnée » (AD 178).
En même temps, « la pureté est la
conséquence de l'amour avec lequel
nous avons fait don au Seigneur de
notre âme et de notre corps, de nos
facultés et de nos sens » (QCP 5),
permettant de « vivre avec
délicatesse (…), cette finesse que l’on
ne comprend que lorsqu’on se place
aux côtés du Cœur rempli d’amour
du Christ sur la Croix » (AD 184). «
Mais séparée de la charité, elle n’est
ni sainte, ni agréable à Dieu. La
charité est la semence qui germera et
donnera des fruits très savoureux,
grâce à l’eau limpide de la pureté.
Sans charité, la pureté reste
inféconde, et ses eaux stériles
transforment les âmes en un
bourbier, en un marécage immonde
qui exhale des miasmes d’orgueil » (C
119).



« La chasteté — non pas la simple
continence mais l'affirmation
décidée d'une volonté pleine d'amour
est une vertu qui maintient la
jeunesse de l'amour dans n'importe
quel état de vie » (QCP 25). Et, comme
saint Josémaria lui-même l’explique
dans une synthèse travaillée, cela
implique que « la volonté, la
maîtrise, la victoire sur soi-même, ce
n’est pas la chair qui les donne, ce
n’est pas de l’instinct qu’elles
procèdent, mais de la volonté, à plus
forte raison si celle-ci est unie à la
volonté de Dieu. Pour être chastes,
pas simplement continents ou
fidèles, nous devons soumettre nos
passions au contrôle de la raison,
mais pour un motif élevé, en suivant
l’élan de l’Amour » (AD 177). Saint
Josémaria proclamera de bien des
façons que la chasteté n’est pas « une
négation » sans plus (Cf. QCP 5 ; F 92 ;
AD 177), son importance n’est pas
non plus due à l’abstention de
l’activité sexuelle (qui sera



nécessaire chez ceux qui n’ont pas
été choisis par Dieu pour vivre dans
le mariage).

C’est une « affirmation ». Tout être
humain doit « être continent, chacun
selon son état [... Mais] cette attitude
s’accompagne d’un geste positif, qui
nous fait accepter de bonne grâce la
requête divine » (AD 182). A cause du
péché originel, il y a un désordre
dans le cœur, qui provoque la
rébellion - « une écharde dans ma
chair » (cf. 2 Co 12, 7) - ou la «
concupiscence de la chair » (1 Jn 2,
16). Cela se manifeste d’une manière
particulière dans « l’appétit sexuel,
qui doit [donc] être ordonné » (QCP
5). Sinon, lorsque « les passions » ne
sont pas ordonnées et se mettent au
service de la « convoitise de la chair
», les hommes deviennent « esclaves
de la sensualité » (cf. QCP 5). Cela se
produit, commente saint Josémaria,
en référence au plaisir et à la
satisfaction que « Dieu a joint aux



diverses fonctions de la vie humaine
», chaque fois que « l’homme,
inversant l'ordre des choses,
recherche cette émotion comme une
fin en soi et, en méprisant le bien et
la fin auxquels elle doit être liée et
ordonnée, la pervertit et la dénature,
la transforme en péché ou en
occasion de péché » (QCP 25).

Cette « ordination » – pour saint
Josémaria, comme pour la grande
théologie – s’identifie à l’intégration
du bien de la sexualité dans le bien
de la personne. C’est le fruit de la
maîtrise de la personne sur elle-
même, sachant que « le sexe n'est pas
une réalité honteuse, mais un don
divin dont la juste finalité est la vie,
l'amour, la fécondité » (QCP 24), que
« l'appétit sexuel (…) n'est pas un mal
en soi, car c'est une réalité humaine
noble et sanctifiable » (QCP 5). Par
conséquent, la « victoire » sur soi,
nécessaire pour « soumettre les
passions » (AD 177), ne doit pas être



comprise comme un déni ou une
réduction des valeurs de la
corporalité et de la sensibilité. « C’est
un combat, non un renoncement (…)
[qui] ne doit en aucune façon se
limiter à un refus froid et calculé
» (AD 182). Ce n’est que la
subordination de l’instinct à la
rationalité exigée par la condition
même de la personne humaine créée
à l’image et à la ressemblance de
Dieu. La « violence » de la chasteté
combat l’esclavage que le « vieil
homme » ou la « chair », dont parle
saint Paul, veulent imposer aux
enfants de Dieu. Rien de ce qui
appartient à « l’être » d’une personne
ne peut être considéré comme moins
bon ou infrahumain.

C’est une « affirmation déterminée
de la volonté ». La volonté et la
maîtrise qu’exige cette « ordination »
« ce n’est pas la chair qui les donne,
ce n’est pas de l’instinct qu’elles
procèdent » (AD 177), car, en tant que



tels, ils ne sont capables que de
percevoir la dimension utile et
agréable de la sexualité. L’action de
la volonté rationnelle est nécessaire,
car seule la raison est capable de
percevoir le bien de la sexualité
comme bien de la personne ; et seule
la volonté rationnelle est capable de
l’intégrer dans le bien de la
personne, de l’imprégner de
rationalité.

Mais cette intégration sera «
vertueuse » si la décision de la
volonté, en supposant comme
toujours l’action de la grâce, est au
service de l’amour. Elle doit donc
être prise à l’intérieur de « notre
cœur [qui] a été fait pour aimer. (...)
Nous, les chrétiens, nous sommes
épris de l’Amour : le Seigneur ne
nous veut pas secs, raides,
semblables à de la matière inerte. Il
nous veut tout imprégnés de sa
tendresse ! » (AD 183). C’est pourquoi
« répondre oui à son amour, avec



une affection sans tache, ardente et
bien ordonnée, voilà en quoi consiste
la vertu de chasteté »(AD 178) ; cela
implique l’engagement de la volonté
de porter Dieu dans nos corps,
puisque, ayant été « achetés à grand
prix » (1 Co 6, 20) et faits « temples de
Dieu » (1 Co 3, 16), « nous
appartenons totalement à Dieu, corps
et âme, avec notre chair et avec nos
os, avec nos sens et avec nos
puissances » (AD 177). C’est la
collaboration de la liberté humaine
avec le don de la grâce, qui, se
déroulant à l’intérieur du cœur, se
manifeste à l’extérieur à travers le
langage de la corporalité, qui est
nécessaire. « La Sainte Écriture nous
révèle que cette œuvre grandiose de
la sanctification, travail occulte et
magnifique du Paraclet, produit ses
effets dans l’âme et dans le corps
» (AD 178).

Comme arrière-plan doctrinal de
l’enseignement sur la chasteté se



trouve, entre autres principes de
l’anthropologie chrétienne, une idée
de l’homme qui conduit à le voir avec
ce que nous pourrions qualifier de «
totalité unifiée » (« unité
substantielle » corps-âme, dont parle
l’explication hylémorphique qui
associe matière et forme) et une
appréciation de la sexualité en tant
que dimension constitutive de la
personne humaine.

2. Importance pour la vie humaine
et chrétienne

Le rôle décisif de la chasteté dans la
vie humaine et chrétienne est
déterminé par sa nécessité. Si on ne
vit pas cette vertu, l’existence de
l’homme ne se déroule pas en accord
avec sa dignité, et il n’est pas possible
de correspondre à la grâce que le
Seigneur demande et qui « exige de
chacun, en accord avec sa situation
personnelle, qu’il pratique les vertus
propres aux enfants de Dieu » (AD



177). De l’homélie « Car ils verront
Dieu » sont tirés ces mots qui, d’une
certaine manière, résument la
pensée de saint Josémaria sur cette
fonction et son importance : « Certes,
la charité théologale nous apparaît
comme la vertu la plus haute ;
cependant la chasteté est le moyen 
sine qua non, une condition
indispensable pour nouer ce
dialogue intime avec Dieu. Si on ne la
conserve pas, si on ne lutte pas, l’on
devient aveugle, l’on ne voit rien, car 
l’homme animal ne perçoit pas les
choses qui sont de l’Esprit de Dieu (1
Co 2, 14) » (AD 175).

Spirituellement parlant, ceux qui « se
sont lâchement abandonnés à la
luxure (…) ne voient, n’entendent, ne
comprennent rien » (AD 181). Ils ont
abdiqué ce qui est le plus propre à
l’être humain, en tant qu’image de
Dieu : « l'intelligence [qui] est comme
une étincelle de l'entendement divin
et nous permet, avec notre volonté

http://845C4C61452F32EE51D1F26398D0F8B1ABBC177D/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Camg.htm#p175


libre — autre don de Dieu —, de
connaître et d'aimer » (QCP 24 ; cf.
AD 179). Et quand « les aspirations de
la vie spirituelle » ne prédominent
plus, mais que cet horizon est présidé
par la sensibilité, le plaisir ou la
satisfaction, la lumière de
l’intelligence s’assombrit et la
volonté s’affaiblit. Si on ne se bat pas
pour rejeter les délires de l’impureté,
on peut finir, comme le prévenait un
« confesseur un peu rude mais
expérimenté (…) : "tu marches
maintenant sur le chemin des
vaches ; tu te contenteras ensuite
d'emprunter celui des chèvres ; et
ensuite... tu resteras toujours comme
un animal qui ne sait pas regarder
vers le ciel" » (S 843).

La nécessité de contrer ces
conséquences explique pourquoi
saint Josémaria nous encourage
fortement à aimer et à vivre
personnellement cette vertu : «
N’oublie pas que la pureté rend plus



vigoureux, virilise le caractère » (C
144). Et cela explique aussi qu’en la
valorisant, on contribue à humaniser
la société : « Il faut entreprendre une
croisade de virilité et de pureté qui
contrecarre et anéantisse le travail
destructeur de ceux qui tiennent
l’homme pour une bête » (C 121).
Cette affirmation de la chasteté
prend une vigueur et une vibration
particulières lorsqu’on la met en
relation avec la vie chrétienne. Après
avoir énuméré les ressources
(formation de la conscience, garde
des sens, fréquence des sacrements,
etc.) « sur lesquelles nous pouvons
toujours compter, nous autres
chrétiens, pour l’emporter dans ce
combat pour protéger la chasteté
» (AD 185), il ajoute : « vous allez me
dire qu’il s’agit là purement et
simplement du résumé de toute vie
chrétienne. À vrai dire, il n’est pas
possible de séparer la pureté, qui est
amour, de l’essence de notre foi, qui
est charité, sursaut d’amour sans



cesse renouvelé pour Dieu, qui nous
a créés, nous a rachetés et nous
prend continuellement par la main,
même si maintes et maintes fois,
nous ne nous en rendons pas compte
» (AD 186 ; cf. S 836, S 837).

Une vie chrétienne authentique ne
peut être séparée de l’effort pour
garder la chasteté, puisque, comme
le soutient cette même homélie, «
Jésus-Christ [est] notre modèle, le
modèle de tous les chrétiens » (AD
175). « [Et] Il veut qu’aucune ombre
n’obscurcisse cet exemple : un
modèle merveilleux de pureté, de
limpidité, de lumière, d’amour qui
sait embraser le monde entier pour
le purifier » (AD 176). Pour refléter ce
modèle ou « se revêtir du Christ »,
c’est-à-dire pour « cette œuvre
grandiose de la sanctification », nous
avons besoin du « travail occulte et
magnifique du Paraclet » (AD 178) ;
c’est pourquoi le chrétien doit
s’efforcer d’être docile à cette action



de l’Esprit Saint. Ce n’est qu’ainsi que
l’âme aura cet instinct surnaturel de
découvrir « Jésus qui passe quasi in
occulto (Jn, 7, 10), aux carrefours
apparemment les plus ordinaires
» (AD 4). Cette motivation résonne
dans Chemin : « Ôte-moi, Jésus, cette
gangue repoussante de pourriture
sensuelle qui recouvre mon cœur,
pour que j’entende et suive
facilement les appels du Paraclet
dans mon âme » (C 130). Et aussi
dans l’invitation à mettre les moyens
de gagner dans le combat de
chasteté. « Quel amour pour la vertu
merveilleuse de la sainte pureté, qui
nous aide à être plus forts, plus
solides, plus féconds, plus aptes à
travailler pour Dieu, plus aptes à
entreprendre de grandes choses !
» (AD 176).

La relation entre vie chrétienne
vibrante et cœurs purs, donnés à
l’Amour, est aussi la raison pour
laquelle la chasteté est nécessaire



dans l’apostolat. « Sans la sainte
pureté, on ne peut persévérer dans
l’apostolat » (C 129). Ce n’est pas
possible, car « ton apostolat doit être
un débordement de ta vie “ en
dedans ” » (C 961 ; cf. F 708 ; AD 5) :
d’une « vie intérieure intense », qui
consiste à « être des hommes et des
femmes qui font de leur journée
réellement et efficacement un
dialogue ininterrompu avec Dieu » (F
572). Cette perspective montre
qu’entre autres choses, il vaut la
peine de s’efforcer de surmonter les
difficultés qui peuvent survenir et
qui, parfois, peuvent sembler dures
et lourdes. C’est une exigence de
l’amour de Dieu et une exigence pour
l’aide qui peut et doit être donnée
aux autres. « Je compare cette vertu à
des ailes qui nous permettent de
transmettre les commandements, la
doctrine de Dieu sur toute l’étendue
de la terre, sans craindre de rester
embourbés. Les ailes — comme celles
de ces oiseaux majestueux qui



s’élèvent là où les nuages n’arrivent
pas — sont lourdes, très lourdes ;
mais sans elles, voler serait
impossible. Mettez-vous cela dans la
tête, et soyez bien décidés à ne pas
céder si vous remarquez le coup de
griffe de la tentation qui s’insinue en
présentant la pureté comme un
fardeau insupportable. Courage !
Toujours plus haut, jusqu’au soleil, à
la poursuite de l’Amour » (AD 177). Il
ne faut jamais oublier que le «
fardeau » de l’Évangile est « doux et
léger » (Mt 11, 30).

3. La chasteté dans son propre état

Évaluer l’importance de la chasteté
telle qu’elle doit être appréciée exige,
avec d’autres choses, de noter que,
comme le rappelle saint Josémaria, «
votre vocation humaine est une
partie, et une partie importante, de
votre vocation divine » (QCP 46). Par
conséquent, la chasteté est nécessaire
pour tout le monde. L’exercice de



cette vertu ne se « réduit » pas à la
lutte contre le désordre de la
concupiscence, qui accompagne
l’homme dans tout son pèlerinage
sur terre. De plus, cela doit être fait
dans tous les états et à toutes les
étapes de la vie « en fonction de sa
situation personnelle » (cf. AD 177),
c’est-à-dire comme l’exige sa
vocation.

« Par vocation divine, certains auront
à vivre cette pureté dans le mariage
et d'autres en renonçant à l'amour
humain pour répondre uniquement
et passionnément à l'amour de Dieu.
Ni les uns ni les autres ne sont les
esclaves de la sensualité ; ils règnent
en maîtres sur leur corps et sur leur
cœur, afin de pouvoir les donner aux
autres en se sacrifiant pour eux
» (QCP 5). « Quoi qu’il en soit, chacun,
à la place qu’il occupe et avec la
vocation que Dieu lui a inspirée —
célibataire, marié, veuf, prêtre —
doit s’efforcer de vivre la chasteté

https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-point-177.htm


avec délicatesse ; c’est une vertu
accessible à tous, et qui exige de tous
lutte, sensibilité, tact, vigueur, cette
finesse que l’on ne comprend que
lorsqu’on se place aux côtés du Cœur
rempli d’amour du Christ sur la Croix
» (AD 184).

À partir de cette évaluation positive
de la vie conjugale, saint Josémaria
encourage ceux qui se préparent au
mariage à comprendre « ce qu'est
l'amour, l'Amour divin autant que le
noble amour humain ; et ils
connaîtront la paix, la joie, la
fécondité » (Entretiens 105). Dans
cette perspective, il leur rappelle que
« les fiançailles doivent être une
occasion d'approfondir l'affection et
la connaissance mutuelles. Et comme
tout apprentissage d'amour, elles
doivent être inspirées non par le
désir de possession, mais par l'esprit
de dévouement, de compréhension,
de respect, de délicatesse » (ibid.). Le
Concile Vatican II s’exprime dans le



même sens lorsqu’il invite « les
fiancés à entretenir et soutenir leurs
fiançailles par une affection chaste
» (GS, 49) et le Catéchisme de l’Église
catholique, leur dit que dans la
chasteté propre à ce stade, « ils
verront (…) une découverte du
respect mutuel, un apprentissage de
la fidélité et de l’espérance de se
recevoir l’un et l’autre de Dieu
» (CEC, n. 2350).

Avec cette conviction, saint
Josémaria assure « aux époux qu'ils
ne doivent pas avoir peur de
manifester leur amour ; au contraire,
puisque cette inclination est la base
de leur vie familiale. Ce que le
Seigneur leur demande c'est de se
respecter mutuellement, d'être
loyaux l'un envers l'autre et d'agir
avec délicatesse, avec naturel, avec
modestie »(QCP 25). « Je leur dirai
aussi que les relations conjugales
sont dignes quand elles sont la
preuve d'un véritable amour et, par



conséquent, quand elles sont
ouvertes à la fécondité, à la
procréation » (ibid.). Avec une
cohérence logique, saint Josémaria a
rappelé à maintes reprises que « le
véritable amour mutuel dépasse la
communauté du mari et de la femme
et s'étend à ses fruits naturels : les
enfants » (Entretiens 94) : l’amour
conjugal est une partie inaliénable de
la réponse des personnes mariées à
leur vocation à la plénitude de la vie
chrétienne, et l’ouverture à la
fécondité est une dimension
constitutive de cet amour.

En ce sens, saint Josémaria mettait
en garde contre les conséquences
auxquelles la dénaturation de
l’amour conjugal peut conduire : «
Tarir les sources de la vie est un
crime contre les dons que Dieu a
concédés à l'humanité, la
manifestation d'une conduite
inspirée par l'égoïsme et non par
l'amour. C'est alors que tout devient



trouble entre des conjoints, qui en
arrivent à se considérer comme des
complices. Il se produit alors des
dissensions qui, à la longue,
deviennent presque toujours
incurables » (QCP 25 ; cf. Entretiens
94). Ne pas « tarir les sources de la
vie » exprime la générosité et la
fidélité à la vocation reçue qui
doivent guider les manifestations de
leur amour. C’est pourquoi saint
Josémaria souligne avec force en
paroles et par écrit : « je bénis les
parents qui accueillent avec joie la
mission que Dieu leur a confiée et
ont beaucoup d'enfants. Et j'invite les
couples à ne pas tarir les sources de
la vie, à avoir le sens du surnaturel et
le courage qu'il faut pour bien élever
une nombreuse famille, si Dieu la
leur envoie » (Entretiens 94).

La famille nombreuse n’est donc pas
simplement celle qui a beaucoup
d’enfants, mais celle qui est
généreuse avec le plan de Dieu : «

https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/94
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/94
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/94
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/94


Lorsque je loue la famille
nombreuse, je ne me réfère pas à
celle qui est la conséquence de
relations purement physiologiques,
mais à celle qui naît de l'exercice des
vertus chrétiennes, à celle qui
possède un sens élevé de la dignité
de la personne, à celle qui sait que
donner des enfants à Dieu ne
consiste pas seulement à les
engendrer à la vie naturelle, mais
exige aussi toute une longue tâche
d'éducation : leur donner la vie est le
premier pas, mais ce n'est pas tout. Il
peut y avoir des cas concrets où la
volonté de Dieu — manifestée par
des moyens ordinaires — réside
précisément en ce que la famille soit
peu nombreuse. (…) Le nombre
d'enfants n'est pas à lui seul décisif :
avoir beaucoup ou peu d'enfants ne
suffit pas pour qu'une famille soit
plus ou moins chrétienne.
L'important, c'est la droiture avec
laquelle on vit la vie conjugale » 
(ibid.). C’est pourquoi les époux à qui



« le Seigneur ne (…) donne pas
d'enfants, qu'ils n'en conçoivent
aucune frustration ; qu'ils soient
contents et découvrent dans ce fait
précisément la volonté de Dieu à leur
égard. (...) Il n'y a donc pas lieu de
croire à un échec ni de s'abandonner
à la tristesse » (Entretiens 96).

L’amour conjugal et l’ouverture à la
vie constituent une même réalité.
Cela revient à dire que la relation
conjugale est une véritable
expression de l’amour lorsqu’on vit
la chasteté : « Quand la chasteté
conjugale est présente dans l'amour,
la vie matrimoniale est l'expression
d'une conduite authentique : mari et
femme se comprennent et se sentent
unis. Quand le bien divin de la
sexualité se pervertit, l'intimité est
détruite et le mari et la femme ne
peuvent plus se regarder en face
loyalement » (QCP 25).

https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/96
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/96


En proclamant la grandeur de la
vocation au mariage, saint Josémaria
enseigne en même temps que Dieu
demande plus à certains : « se livrer
pour l’amour du Royaume des cieux
à Jésus seul et, pour l’amour de Jésus,
à tous les hommes » (AD 184). C’est le
don de ceux qui, suivant l’appel du
Seigneur, vivent la virginité ou le
célibat pour le Royaume des cieux,
qui exige certainement la
continence ; mais elle ne sera
l’expression de la vertu de chasteté
que si elle est au service de l’Amour
de Dieu et des autres. Et c’est donc
quelque chose de « plus sublime
encore que l’amour matrimonial,
même si le mariage est un
sacrement, sacramentum magnum
(Ep 5, 32) » (ibid.).

Cette sublimité du célibat est due à
son lien particulier avec le Royaume
des cieux. Objectivement, le célibat
exprime de manière plus complète la
rédemption du corps, telle qu’elle



sera dans la résurrection. Le mariage
exprime cette même rédemption par
le sacrement, selon la condition de ce
monde. Mais du point de vue des
existences concrètes, « ce qui compte
par-dessus tout, c'est que chacun
réponde à sa propre vocation : et
pour chacun, le plus parfait est de
faire — toujours et seulement — la
volonté de Dieu » (Entretiens 92). Le
don du célibat et le mariage sont
deux types d’appel vocationnel qui
sont nécessaires : ni l’un ni l’autre
n’exprime pleinement à lui seul le
mystère de l’amour du Christ pour
l’Église. Et ils se complètent : le
célibat « rappelle » que la chasteté
propre au mariage doit être vécue
dans la perspective du Royaume des
cieux ; le mariage, que la chasteté du
célibat ne peut rester dans une
universalité abstraite, puisque seules
les personnes singulières peuvent
être aimées. C’est pourquoi « il n'y a
aucune contradiction entre faire cas
de la vocation au mariage et

http://ED4692F35DDD27A25AA6084B350470BCD08B29DA/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Cconv.htm#p92
http://ED4692F35DDD27A25AA6084B350470BCD08B29DA/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Cconv.htm#p92


comprendre l'excellence majeure de
la vocation au célibat » (ibid.). En fin
de compte, c’est parce que les deux
sont des façons qui expriment que «
la vie du chrétien, la tienne et la
mienne, est faite d’Amour » (AD 183).

Thèmes connexes : Célibat ; Mariage.

Bibliographie :AD 175-189 ; C
118-145 ; QCP 24-26 ; S 831-849 ; Josef
Pieper Les vertus fondamentales,
Madrid, Rialp, 1980 ; Augusto
Sarmiento, » La chasteté, intégration
du bien de la sexualité dans le bien
de la personne », dans Id. - Tomás
Trigo - Enrique Molina Moral de la
persona, Pampelune, EUNSA, 2006,
pp. 197-211 ; Karol Wojtyla Amour et
responsabilité,Madrid, Raison et foi,
1978.

Augusto Sarmiento

https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-matieres-11.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/chemin/matieres/4
https://fr.escrivaworks.org/book/chemin/matieres/4
https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe-point-24.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/sillon/matieres/26


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-
chastete/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-chastete/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-chastete/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-chastete/

	CHASTETÉ

