
opusdei.org

AMOUR DE DIEU

1. Caractère théologal de
l’amour envers Dieu. 2.
Concrétisations vitales de
l’amour de Dieu. 3. Amour
envers Dieu et amour envers le
prochain. 4. Marie : modèle
d’amour envers Dieu.

08/01/2024

1. Caractère théologal de l’amour
envers Dieu.

2. Concrétisations vitales de l’amour
de Dieu.



3. Amour envers Dieu et amour
envers le prochain.

4. Marie : modèle d’amour envers
Dieu.

Affronter le thème de l'amour pour
Dieu dans la vie et les enseignements
d'un saint implique d'aller au cœur
de son existence et de sa pensée. Tout
dans sa vie découle de l'amour de
Dieu qui remplit son cœur, tout en
est une expression, tout est orienté
vers la charité et y conflue. Ainsi,
l'examen de cette thématique chez
saint Josémaria englobe
implicitement l'ensemble de ce 
Dictionnaire et renvoie tacitement à
beaucoup des thèmes qui le
composent. Sans cette vue
d'ensemble on en perd et la
physionomie et sa portée.

1. Caractère théologal de l'amour
de Dieu.



Une analyse, même sommaire, de
l'amour de Dieu chez le fondateur de
l'Opus Dei, révèle surtout son
caractère théologal. L’amour envers
Dieu dans la vie et la doctrine de
saint Josémaria s'enracine dans la
conscience - propre à la personne de
foi - de se savoir aimée de Dieu, d'un
amour sans mesure qui se manifeste
dans la création et l'action
rédemptrice et sanctificatrice de
Dieu. Le croyant ne voit pas l'histoire
du salut comme quelque chose
d'impersonnel, comme s’il s'agissait
d'un ensemble d'événements qui se
situent face à lui, sans l'impliquer
ontologiquement et
existentiellement, mais comme ce
qu'elle est : l'action d'un Dieu qui
crée, rachète et sanctifie, en
s'impliquant dans l'Incarnation et
avec l'envoi du Saint-Esprit. L'amour
pour Dieu consiste dans la réponse
humaine à l'amour de Dieu, rendue
possible par l'action de Dieu lui-
même.



Saint Josémaria dirige son regard
vers le noyau du mystère de l'amour
de Dieu, soulignant à la fois son
noyau trinitaire et sa proximité avec
chacun de nous. Il le fait de manière
significative en se référant à
l'Écriture et spécifiquement au
Christ. « Dieu le Père a bien voulu
nous accorder, avec le cœur de son
Fils, infinitos dilectionis thesauros,
d'inépuisables trésors d'amour, de
miséricorde et de tendresse. Si nous
voulons découvrir à quel point Dieu
nous aime — à quel point Il écoute
nos prières, et même les prévient —
il nous suffira de suivre la pensée de
saint Paul : Il n’a pas épargné son
propre Fils, mais il l’a livré pour nous
tous : comment pourrait-il, avec Lui,
ne pas nous donner tout ? (Rm 8, 32)
» (QCP 162).

La conscience de la profondeur de
l'amour de Dieu pour l'homme, qui a
marqué la biographie et la pensée de
saint Josémaria, découle de



l'assomption profonde de la foi, c'est-
à-dire de la pénétration du sens de ce
que nous transmettent l'Écriture et la
Tradition de l'Église (avec son
Magistère, sa liturgie, etc.).
L'expérience personnelle de cet
amour (spirituel, mystique) n'est rien
d'autre que l'écho dans la propre
existence de ce que Dieu révèle et
opère. C'est pourquoi saint Josémaria
nous exhorte à une lecture de
l'Évangile dans laquelle ce qui est
raconté nous interpelle. « Jésus est
ton ami. — l’Ami. — Avec un cœur de
chair comme le tien. — Avec des
yeux pleins de bonté, qui ont versé
des larmes pour Lazare… — Et il
t’aime, toi, autant que Lazare » (C
422). L'aspect objectif de la foi
chrétienne véritablement assimilée
et l’aspect subjectif de la propre vie
intérieure possèdent ainsi une
authenticité qui ne laisse place ni à
un « objectivisme » froid et
existentiellement indifférent, ni à un
« subjectivisme » qui privilégie, par



rapport à la lumière de la révélation
divine, l'interprétation individualiste
de ses propres expériences.

La méditation sur l'amour de Dieu,
fondée sur une foi vécue, ouvre
l'intériorité de l'être humain à une
conviction qui, chez saint Josémaria,
s'exprime en termes très humains -
comme l'expression Dieu s'est épris
de l'homme - et se transforme en axe
de toute l'existence. « Le Dieu de
notre foi n'est pas un être lointain,
qui contemple avec indifférence le
sort des hommes : leurs aspirations,
leurs luttes, leurs angoisses. C'est un
Père qui aime ses enfants au point
d'envoyer le Verbe, Seconde
Personne de la Très Sainte Trinité,
pour que, en s'incarnant, Il meure
pour nous et nous rachète. C'est ce
même Père aimant qui nous attire
maintenant doucement vers Lui, par
l'action du Saint-Esprit qui habite en
nos cœurs. (…) La Trinité s'est éprise
de l'homme » (QCP 84). L'amour de



Dieu est perçu comme quelque chose
de très personnel parce que « Dieu
notre Père nous aime, chacun d’entre
nous, tels que nous sommes ! » (AD
148).

L'amour pour Dieu naît en l'homme
en réponse à un amour antécédent
de Dieu pour nous. Le caractère
infini de l'amour de Dieu nous
pousse à construire toute notre vie
sur ce fondement, avec une
espérance pleine de joie qui nous
pousse à vouloir correspondre à cet
amour. « L'unique forme de conduite
ou de mesure qui nous permet de
comprendre tant soit peu cette
manière d'agir de Dieu, c'est de nous
rendre compte qu'elle manque de
mesure, de concevoir à quel point
elle naît d'une folie d'amour qui Le
pousse à prendre notre chair et à se
charger du fardeau de nos péchés.
Comment serait-il possible que nous
nous en rendions compte et que nous
percevions combien Dieu nous aime,



sans devenir à notre tour fous
d'amour ? Il faut laisser ces vérités
de notre foi imprégner notre âme
jusqu'à ce qu'elles transforment
toute notre vie. Dieu nous aime ! Lui,
le Tout-Puissant, l'Omnipotent, qui a
fait le ciel et la terre. Dieu va jusqu'à
s'intéresser aux plus petits détails
concernant ses créatures — vos
affaires et les miennes — et il nous
appelle un par un, par notre nom.
Cette certitude que nous donne la foi
nous fait contempler ce qui nous
entoure sous un jour nouveau et,
bien que tout demeure pareil, nous
avons la sensation que tout est
différent, parce que tout est
expression de l'amour de Dieu » (QCP
144).

La nature théologale de l'amour pour
Dieu se manifeste aussi dans notre
réponse, puisque son origine se
trouve en Dieu. C'est Lui qui accorde
l'amour dont nous L'aimons, en
déversant le don de l'Esprit Saint (cf.



Rm 5, 5). Dans cette perspective, que
cet amour soit théologal signifie,
d'une part, qu'il consiste en un
amour filial, car si nous vivons dans
le Christ (cf. Ga 2, 20), l'amour de
Dieu consiste à aimer le Père dans le
Fils, grâce à l'action de l'Esprit qui
nous incorpore au Christ et nous fait
crier Abba, Père ! (Cf. Ga 4, 4-7) : et,
d'autre part que, de même que le Fils
s'incarne pour accomplir la volonté
du Père (cf. Jn 6, 38 ; Lc 22, 42 ; et He
10, 5-7), l'amour du chrétien pour
Dieu doit le pousser à accomplir sa
volonté. L'immensité de l'amour de
Dieu qui se déverse sur l'homme – «
Il n’y a d’autre amour que l’Amour !
» (C 417) - conduit à orienter toute sa
vie vers Son amour, avec un don de
soi qui est une réponse à Son appel :
« Qu’une vie est peu de chose, pour
l’offrir à Dieu ! … » (C 420). En
résumé, la spiritualité de saint
Josémaria se révèle comme une
spiritualité filiale, dans laquelle
l'amour pour Dieu est l'amour d'un



fils de Dieu, grâce à l'action divine et
à la correspondance de l'homme qui
cherche dans son existence à rendre
gloire à Dieu, accomplissant sa
volonté dans son existence concrète
(cf. C 754-778).

Parmi les différentes conclusions qui
se dégagent de ce qui a été dit à
propos de saint Josémaria, deux
ressortent tout spécialement. D'une
part, la supplication confiante devant
l'évidence de ses propres faiblesses :
« Dis-Lui — je le Lui dis — qu’Il est
toute Grandeur, toute Bonté, toute
Miséricorde. Et ajoute : c’est
pourquoi je veux m’éprendre de Toi,
malgré la rudesse de mes manières,
de ces pauvres mains que voici, usées
et écorchées aux sentiers ardus et
poussiéreux de la terre » (AD 246). De
l'autre, l'incontournable recours à
l'Esprit Saint, comme le montre un
point de Forge, à nette saveur
autobiographique : « Ne te contente
pas de parler au Paraclet, écoute-le !



(…) Dans ta prière, appelle-le : Hôte
Divin, mon Maître, ma Lumière, mon
Guide, mon Amour, et dis-Lui : fais
que je sache t'accueillir avec
prévenance, écouter tes leçons et
m’enflammer, te suivre et t’aimer
» (F 430).

2. Concrétisations vitales de
l'amour pour Dieu

L'amour pour Dieu dans la
spiritualité de saint Josémaria n'est
pas confiné à la sphère émotionnelle,
et ne se trouve pas non plus à la
merci des va-et-vient des sentiments
ou des états d'âme. Même s'il se
manifeste affectivement (sinon il ne
serait pas humain et, pour cette
raison, pas non plus surnaturel),
l'amour consiste en l'acte de liberté le
plus radical, qui s'exerce au plus
intime de la personne et l'implique
dans toutes ses dimensions : dans
son intelligence et sa volonté, dans
ses affections et ses attitudes, dans



son intériorité et dans ses relations
avec les autres. Notre auteur utilise
l'expression vouloir aimer pour
indiquer ce qui a été dit, se référant à
la fois à l'amour de Dieu et à la
charité à l'égard du prochain, sur
laquelle il faudra revenir. « De quel
amour s’agit-il ? La Sainte Écriture
parle de dilectio, afin que l’on
comprenne bien qu’il ne s’agit pas
seulement d’affection sensible. Ce
mot exprime plutôt une ferme
détermination de la volonté. Dilectio
vient de electio, choix. J’ajouterai
qu’aimer en chrétien signifie vouloir
aimer » (AD 231). Là se trouve la fin
de la personne, qui est pleinement
vécue dans l'eschatologie, mais qui
commence déjà à être une réalité
dans notre vie quotidienne. Pour le
reste, l'expression « vouloir aimer »
s'éloigne d'une conception
volontariste de l'amour de Dieu –
c'est-à-dire d'un « vouloir » issu d'une
volonté présumée autosuffisante, de
teinte pélagienne –, pour souligner la



nécessité de la grâce dans l'exercice
de la liberté.

L'amour pour Dieu prend
précisément la forme d'un amour
filial qui s'exprime dans toutes les
sphères de la personne et dans
chacun des domaines de son
existence, générant une nouvelle
manière de vivre ; une vie intérieure
qui comporte une série de
concrétisations dans l'existence
chrétienne. Arrêtons-nous à trois
d'entre elles.

En premier lieu, l'amour de Dieu
nous amène à prendre conscience de
la nécessité de la lutte spirituelle -
purification et croissance des vertus -
face à l'évidence de nos propres
péchés et de la distance qui sépare
l'amour de Dieu de notre amour pour
Dieu. « Nous ne devrions pas être
surpris, quand nous sentons dans
notre corps et dans notre âme
l'aiguillon de l'orgueil, de la



sensualité, de l'envie, de la paresse,
du désir de dominer les autres » (QCP
75), observait saint Josémaria. C'est
pourquoi il note synthétiquement fin
1971, quatre ans avant sa mort : «
Voilà notre destinée sur la terre :
lutter par amour jusqu'au dernier
instant. Deo gratias !" (AVP, III, p.
639). Le réalisme que souligne saint
Josémaria est renforcé par la
considération du contraste entre un
Dieu qui est amour et va jusqu'à
l'extrême kénose, et un être humain
qui éprouve la tendance à
l'égocentrisme. « Quelques traits de
l’Amour de Dieu qui s’incarne nous
suffisent ; et sa générosité touche
notre âme, nous enflamme, nous
pousse doucement vers une douleur
contrite de notre comportement si
souvent mesquin et égoïste. (…)
Lorsque nous considérons le don
total que Dieu fait de lui-même et son
anéantissement — j’en parle pour
que nous le méditions, chacun
réfléchissant pour son compte — la



fatuité, la présomption de
l’orgueilleux se révèlent être un
péché horrible, précisément parce
qu’il place la personne à l’opposé du
modèle que Jésus-Christ nous a
montré par sa conduite. Réfléchissez-
y calmement : étant Dieu, il s’est
humilié. L’homme, bouffi d’orgueil,
rempli de son propre moi, prétend
s’exalter à tout prix sans reconnaître
qu’il est fait d’une mauvaise terre
tout juste bonne pour une cruche
» (AD 112). Ainsi, l'une des premières
concrétisations existentielles de
l'amour pour Dieu consiste en une
lutte intérieure destinée, avec la
grâce, à nous débarrasser du vieil
homme pour revêtir l’homme
nouveau dans le Christ.

En second lieu, l'amour pour Dieu
implique de fréquenter Dieu. Il ne
consiste pas dans une absorption
autoréférentielle, ni non plus dans la
dissolution de sa propre personne au
sein d'une instance amorphe.



L'amour a un caractère relationnel
impliquant union et dialogue, c'est
pourquoi - accentue saint Josémaria -
le chrétien a besoin de concrétiser un
plan de vie, c'est-à-dire un ensemble
de pratiques de piété à travers
lesquelles, tout au long de la journée,
chercher Dieu, Le fréquenter et vivre
en lui]. Être constant dans un tel
comportement relationnel constitue
une exigence d'amour ; d'où
l'exigence d'un effort quotidien : «
Mais s’assujettir à un plan de vie, à
un horaire, est si monotone, m’as-tu
dit ! Et je t’ai répondu : il y a
monotonie là où manque l’amour
» (C 77). On comprend donc
l'insistance avec laquelle saint
Josémaria prêchait que, dans la vie
ordinaire du chrétien, l'enjeu était de
transformer le travail en prière (cf.
QCP 48), tout en insistant : les
normes, c'est-à-dire les pratiques
quotidiennes de piété, passent avant
tout. « N'as-tu pas compris qu'il te
fallait être une âme de prière, grâce à



un dialogue avec Dieu qui finit par
t'assimiler à Lui ? » (QCP 8), une
divinisation qui englobe tout ce qui
est humain et, avec la vertu de grâce,
le transforme en acte d'amour de
Dieu.

En troisième lieu, puisque la
spiritualité de saint Josémaria est
éminemment séculière et donc vécue
dans l'ordinaire, l'amour pour Dieu
s'incarne dans un ensemble
d'attitudes qui nous permettent de
transformer la prose quotidienne en
alexandrins d'amour pour Dieu (Cf. 
Entretiens 116). « Le travail naît de
l'amour, manifeste l'amour et
s'ordonne à l'amour » (QCP 48). Pour
cela, il faut la rectitude d'intention,
c'est-à-dire chercher uniquement la
gloire de Dieu (F 921) ; mais aussi,
vivre les vertus humaines, le désir de
servir les autres, le soin des petites
choses, bien accomplir les tâches de
chaque jour, etc."



3. Amour de Dieu et amour du
prochain

Saint Josémaria met en évidence
dans de nombreuses occasions le
sens anthropologique authentique de
l'amour, tout en indiquant que
l'herméneutique floue ne manque
pas. « Tu m'as souvent entendu dire
que l'on parle parfois de l’amour
comme s’il s’agissait de la recherche
d’une satisfaction, ou d’un simple
moyen de perfectionner sa propre
personnalité de façon égoïste. — Et
moi, je t’ai toujours dit qu’il n'en est
pas ainsi : le véritable amour
suppose que l’on sorte de soi-même
et que l’on se donne. » (F 28). Ce sens
atteint sa plénitude à la lumière de
l'enseignement évangélique selon
lequel l'amour de Dieu est
inséparable de l'amour du prochain
(cf. Mt 22, 34-40 ; 1 Jn 4, 7-21).

L'amour du prochain ne peut se
limiter à susciter de bons sentiments.



Saint Josémaria l'a dit de manière
incisive en une occasion : «
Aujourd'hui, après avoir donné la
Sainte Communion aux moniales,
avant la Sainte Messe, j'ai dit à Jésus
ce que je lui dis tant de fois jour et
nuit : (...) « Je t'aime plus que celles-ci
». Immédiatement, j'ai entendu, sans
qu’il y ait eu de paroles : « les œuvres
sont amours et pas les bonnes
raisons » » (Notes intimes, n. 606 :
AVP, I, p. 417). L'exigence entendue
ce jour-là ne l'a jamais quitté : « Mon
Dieu, s'exclamait Don Josémaria en
se souvenant de cette locution, que
cela - les œuvres sont amour et non
les bonnes raisons - me fait mal
(ibidem, n.912 : p. 485).

L'amour du prochain comme
expression intrinsèque de l'amour de
Dieu renvoie à son caractère
théologal, c'est pourquoi saint
Josémaria invite à « ne pas aimer
d'un amour égoïste ni d'un amour à
courte vue : nous devons aimer de



l'amour de Dieu » (QCP 97). Un
amour dans lequel l'humain ouvre
l'espace où le divin se montre. « En
assurant la présence du Christ parmi
les hommes, en étant lui-même ipse
Christus, le chrétien n'essaie pas
seulement de se comporter avec
amour, mais il tente aussi de faire
connaître l'amour de Dieu, à travers
cet amour humain qui est le sien
» (QCP 115). Cet amour appelle à ne
pas ignorer les autres, ni leur
situation spirituelle ni leur état
matériel, à ne pas se contenter de ne
pas nuire. La passivité n'est pas
chrétienne : les œuvres sont amour et
non les bonnes raisons. C'est
pourquoi saint Josémaria encourage
sans cesse à pratiquer l'apostolat
personnel et à s'engager pour le
développement intégral des êtres
humains dans notre vie quotidienne
(au sein de la famille, avec le travail,
avec l'action en société, etc.).



L'entrelacement de l'humain et du
divin, l'amour de Dieu qui se réalise
dans l'amour des autres parce que
l'on vit la vie du Christ, est au cœur
de la spiritualité de saint Josémaria.
Voyons-le dans un dernier texte
synthétique, parmi les nombreux qui
pourraient être évoqués. « Cette
charité, ce n’est pas nous qui la
bâtissons ; elle nous envahit par la
grâce de Dieu, car il nous aima le
premier. Il faut que nous nous
pénétrions profondément de cette
vérité splendide : Si nous pouvons
aimer Dieu, c’est parce que nous
avons été aimés par Dieu. Nous
sommes, toi et moi, en mesure de
prodiguer à pleines mains notre
amour envers tous ceux qui nous
entourent, car nous sommes nés à la
foi par l’amour du Père. Demandez
hardiment au Seigneur ce trésor,
cette vertu surnaturelle de la charité,
pour l’exercer dans ses moindres
conséquences. Il est arrivé souvent
que, nous, les chrétiens, nous n’ayons



pas su répondre à ce don. Parfois
nous avons rabaissé la charité,
comme si elle se limitait à l’aumône
froide, sans âme ; ou bien nous
l’avons réduite aux bonnes œuvres
plus ou moins formelles. (…) Pour
que cette vérité vous pénètre, j’ai
prêché mille et une fois sous une
forme imagée, que nous n’avons pas
un cœur pour aimer Dieu et un autre
pour aimer les créatures » (AD 229).
L'amour théologal conduit à mettre
le cœur dans la relation avec Dieu et
avec les autres, d'une manière
humainement et surnaturellement
opérative.

4. Marie : modèle d'amour pour
Dieu

L'existence du chrétien ordinaire se
tisse au milieu des tâches
quotidiennes. L'amour envers Dieu y
est l'aiguillon de la fidélité à l'amour
de Dieu qui nous appelle à Lui. C'est
pourquoi saint Josémaria conclut son



célèbre ouvrage Chemin par un point
significatif : « Quel est le secret de la
persévérance ? L’Amour. — Éprends-
toi de lui et tu ne l’abandonneras
point » (C 999).

La description des enseignements de
saint Josémaria sur l'amour de Dieu
serait incomplète si sa dimension
mariale n'était pas rappelée. Elle
provient d'un double motif : d'une
part, à cause du rôle évident que
Marie joue dans l'existence
chrétienne par son cheminement
vers le Christ. Et d'autre part, parce
qu'en elle saint Josémaria voyait un
modèle d'amour pour Dieu dans
l'ordinaire. « N'oublions pas que la
presque totalité des journées que
Marie a passées sur cette terre se
sont déroulées d'une manière bien
semblable aux journées de millions
d'autres femmes, consacrées elles
aussi à leur famille, à l'éducation de
leurs enfants, aux tâches du foyer à
mener à bien. De tout cela, Marie



sanctifie jusqu'au plus petit détail, à
ce que beaucoup considèrent à tort
comme insignifiant et sans valeur : le
travail de chaque jour, les attentions
à l'égard des personnes aimées, les
conversations et les visites de
parents ou d'amis. Vie ordinaire
bénie, qui peut être tellement pleine
d'amour de Dieu ! Car voilà ce qui
explique la vie de Marie : son amour.
Un amour poussé à l'extrême, jusqu'à
l'oubli total de soi, toute contente
qu'elle était de se trouver à sa place,
là où Dieu la voulait, dans
l'accomplissement total de la volonté
divine. C'est pourquoi le plus petit de
ses gestes n'est jamais banal, mais
apparaît, au contraire comme plein
de signification » (QCP 148).

Thèmes connexes : Charité ; Dieu le
Père ; le Saint Esprit ; Jésus Christ.



Bibliographie : CECH, p. 583-604 ;
Ernst BURKHART - Javier LÓPEZ Vie
quotidienne et sainteté dans
l'enseignement de saint Josémaria.
Étude de théologie spirituelle, I-III,
Madrid, Rialp, 2010-2013 ; Johannes
B. TORELLÓ, « Aus Liebe verrückt »,
in César ORTIZ (Hrsg.) Josemaría
Escrivá. Profile einer Gründergestalt,
Cologne, Adamas Verlag, 2002, p.
39-55 ; José María YANGUAS, « «
Amare con tutto il cuore » (Dt 6, 5).
Considerazioni sull’amore del
cristiano negli insegnamenti del
Beato Josemaría Escrivá » Romana.
Bolletino della Prelatura della Santa
Croce e Opus Dei, 26 (1998), pp.
144-157.

Luis ROMERA

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-amour-de-dieu/


opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-
amour-de-dieu/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-amour-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-ci/article/dictionnaire-amour-de-dieu/

	AMOUR DE DIEU

