
opusdei.org

Découvrir d’une
façon nouvelle notre
Baptême

Le Carême, qui nous conduit à
la célébration de la Pâques très
Sainte, constitue pour l’Eglise
un temps liturgique vraiment
précieux et important. Aussi
est-ce avec plaisir que je vous
adresse ce message, afin que ce
Carême puisse être vécu avec
toute l’ardeur nécessaire.

09/03/2011



MESSAGE DE SA SAINTETÉ BENOÎT
XVI POUR LE CARÊME 2011

«Ensevelis avec le Christ lors du
Baptême,

vous en êtes aussi ressuscités avec
lui»

(cf. Col 2, 12)

Chers Frères et Sœurs:

Le Carême, qui nous conduit à la
célébration de la Pâques très Sainte,
constitue pour l’Eglise un temps
liturgique vraiment précieux et
important. Aussi est-ce avec plaisir
que je vous adresse ce message, afin
que ce Carême puisse être vécu avec
toute l’ardeur nécessaire. Dans
l’attente de la rencontre définitive
avec son Epoux lors de la Pâque
éternelle, la Communauté ecclésiale
intensifie son chemin de purification
dans l’esprit, par une prière assidue
et une charité active, afin de puiser



avec plus d’abondance, dans le
Mystère de la Rédemption, la vie
nouvelle qui est dans le Christ
Seigneur (cf. Préface I de Carême).

Dans sa lettre aux Philippiens,
l’Apôtre des Gentils nous éclaire sur
le sens de la transformation qui
s’effectue par la participation à la
mort et à la résurrection du Christ,
en nous indiquant le but poursuivi: 
«le connaître lui, avec la puissance de
sa résurrection et la communion à ses
souffrances, lui devenir conforme
dans sa mort, afin de parvenir si
possible à ressusciter d’entre les
morts» (Ph 3, 10-11). Le Baptême
n’est donc pas un rite du passé, il est
la rencontre avec le Christ qui donne
forme à l’existence toute entière du
baptisé, lui transmet la vie divine et
l’appelle à une conversion sincère,
mue et soutenue par la Grâce, lui
permettant ainsi de parvenir à la
stature adulte du Christ.



Un lien spécifique unit le Baptême au
Carême en tant que période
favorable pour expérimenter la grâce
qui sauve. Les Pères du Concile
Vatican II ont lancé un appel à tous
les Pasteurs de l’Eglise pour que
soient «employés plus abondamment
les éléments baptismaux de la
liturgie quadragésimale» (Const.
Sacrosanctum Concilium, 109). En
effet, dès ses origines, l’Eglise a uni la
Veillée Pascale et la célébration du
Baptême: dans ce sacrement
s’accomplit le grand Mystère où
l’homme meurt au péché, devient
participant de la vie nouvelle dans le
Christ ressuscité, et reçoit ce même
Esprit de Dieu qui a ressuscité Jésus
d’entre les morts (cf. Rm 8,11). Ce
don gratuit doit être constamment
ravivé en chacun de nous, et le
Carême nous offre un parcours
analogue à celui du catéchuménat
qui, pour les chrétiens de l’Eglise
primitive comme pour ceux
d’aujourd’hui, est un lieu



d’apprentissage indispensable de foi
et de vie chrétienne: ils vivent
vraiment leur Baptême comme un
acte décisif pour toute leur existence.

2. Pour emprunter sérieusement le
chemin vers Pâques et nous préparer
à célébrer la Résurrection du
Seigneur – qui est la fête la plus
joyeuse et solennelle de l’année
liturgique –, qu’est-ce qui pourrait
être le plus adapté si ce n’est de nous
laisser guider par la Parole de Dieu?
C’est pourquoi l’Eglise, à travers les
textes évangéliques proclamés lors
des dimanches de Carême, nous
conduit-elle à une rencontre
particulièrement profonde avec le
Seigneur, nous faisant parcourir à
nouveau les étapes de l’initiation
chrétienne: pour les catéchumènes
en vue de recevoir le sacrement de la
nouvelle naissance; pour ceux qui
sont déjà baptisés, en vue d’opérer de
nouveaux pas décisifs à la suite du
Christ, dans un don plus plénier.



Premier dimanche: conscience de
notre fragilité

Le premier dimanche de l’itinéraire
quadragésimal éclaire notre
condition terrestre. Le combat
victorieux de Jésus sur les tentations
qui inaugure le temps de sa mission,
est un appel à prendre conscience de
notre fragilité pour accueillir la
Grâce qui nous libère du péché et
nous fortifie d’une façon nouvelle
dans le Christ, chemin, vérité et vie
(cf. Ordo Initiationis Christianae
Adultorum, n. 25). C’est une
invitation pressante à nous rappeler,
à l’exemple du Christ et en union
avec lui, que la foi chrétienne
implique une lutte contre les
«Puissances de ce monde de
ténèbres» (Ep 6,12) où le démon est à
l’œuvre et ne cesse, même de nos
jours, de tenter tout homme qui veut
s’approcher du Seigneur: le Christ
sort vainqueur de cette lutte,
également pour ouvrir notre cœur à



l’espérance et nous conduire à la
victoire sur les séductions du mal.

Deuxième dimanche: la
divinisation de l’homme

L’évangile de la Transfiguration du
Seigneur nous fait contempler la
gloire du Christ qui anticipe la
résurrection et annonce la
divinisation de l’homme. La
communauté chrétienne découvre
qu’à la suite des apôtres Pierre,
Jacques et Jean, elle est conduite
«dans un lieu à part, sur une haute
montagne» (Mt 17,1) afin d’accueillir
d’une façon nouvelle, dans le Christ,
en tant que fils dans le Fils, le don de
la Grâce de Dieu: «Celui-ci est mon
Fils bien-aimé, qui a toute ma faveur,
écoutez-le» (v.5). Ces paroles nous
invitent à quitter la rumeur du
quotidien pour nous plonger dans la
présence de Dieu: Il veut nous
transmettre chaque jour une Parole
qui nous pénètre au plus profond de



l’esprit, là où elle discerne le bien et
le mal (cf. He 4,12) et affermit notre
volonté de suivre le Seigneur.

Troisième dimanche: exprime la
passion de Dieu pour tout homme

«Donne-moi à boire» (Jn 4,7). Cette
demande de Jésus à la Samaritaine,
qui nous est rapportée dans la
liturgie du troisième dimanche,
exprime la passion de Dieu pour tout
homme et veut susciter en notre
cœur le désir du don de «l’eau
jaillissant en vie éternelle» (v.14):
C’est le don de l’Esprit Saint qui fait
des chrétiens de «vrais adorateurs»,
capables de prier le Père «en esprit et
en vérité» (v.23). Seule cette eau peut
assouvir notre soif de bien, de vérité
et de beauté! Seule cette eau, qui
nous est donnée par le Fils, peut
irriguer les déserts de l’âme inquiète
et insatisfaite «tant qu’elle ne repose
en Dieu», selon la célèbre expression
de saint Augustin.



Quatrième dimanche: Christ, la
lumière du monde

Le dimanche de l’aveugle-né nous
présente le Christ comme la lumière
du monde. L’Evangile interpelle
chacun de nous: «Crois-tu au Fils de
l’homme?» «Oui, je crois
Seigneur!» (Jn 9, 35-38), répond
joyeusement l’aveugle-né qui parle
au nom de tout croyant. Le miracle
de cette guérison est le signe que le
Christ, en rendant la vue, veut ouvrir
également notre regard intérieur
afin que notre foi soit de plus en plus
profonde et que nous puissions
reconnaître en lui notre unique
Sauveur. Le Christ illumine toutes les
ténèbres de la vie et donne à
l’homme de vivre en «enfant de
lumière».

Cinquième dimanche: l’espérance
en la vie éternelle

Lorsque l’évangile du cinquième
dimanche proclame la résurrection



de Lazare, nous nous trouvons face
au mystère ultime de notre
existence: «Je suis la résurrection et
la vie... le crois-tu? » (Jn 11, 25-26). A
la suite de Marthe, le temps est venu
pour la communauté chrétienne de
placer, à nouveau et en conscience,
toute son espérance en Jésus de
Nazareth: «Oui Seigneur, je crois que
tu es le Christ, le Fils de Dieu, qui
vient dans le monde» (v.27). La
communion avec le Christ, en cette
vie, nous prépare à franchir
l’obstacle de la mort pour vivre
éternellement en Lui. La foi en la
résurrection des morts et l’espérance
en la vie éternelle ouvrent notre
intelligence au sens ultime de notre
existence: Dieu a créé l’homme pour
la résurrection et la vie; cette vérité
confère une dimension authentique
et définitive à l’histoire humaine, à
l’existence personnelle, à la vie
sociale, à la culture, à la politique, à
l’économie. Privé de la lumière de la
foi, l’univers entier périt, prisonnier



d’un sépulcre sans avenir ni
espérance.

Triduum Pascal

Le parcours du Carême trouve son
achèvement dans le Triduum Pascal,
plus particulièrement dans la Grande
Vigile de la Nuit Sainte: en
renouvelant les promesses du
Baptême, nous proclamons à
nouveau que le Christ est le Seigneur
de notre vie, de cette vie que Dieu
nous a donnée lorsque nous sommes
renés «de l’eau et de l’Esprit Saint»,
et nous réaffirmons notre ferme
propos de correspondre à l’action de
la Grâce pour être ses disciples.

"libérer notre cœur du poids des
choses matérielles, du lien égoïste
avec la «terre», qui nous
appauvrit et nous empêche d’être
disponibles et accueillants à Dieu
et au prochain"



3. Notre immersion dans la mort et la
résurrection du Christ, par le
sacrement du Baptême, nous pousse
chaque jour à libérer notre cœur du
poids des choses matérielles, du lien
égoïste avec la «terre», qui nous
appauvrit et nous empêche d’être
disponibles et accueillants à Dieu et
au prochain. Dans le Christ, Dieu
s’est révélé Amour (cf. 1 Jn 4,7-10). La
Croix du Christ, le «langage de la
Croix» manifeste la puissance
salvifique de Dieu (cf. 1 Cor 1,18) qui
se donne pour relever l’homme et le
conduire au salut: il s’agit de la
forme la plus radicale de l’amour (cf.
Enc. Deus caritas est, 12). Par la
pratique traditionnelle du jeûne, de
l’aumône et de la prière, signes de
notre volonté de conversion, le
Carême nous apprend à vivre de
façon toujours plus radicale l’amour
du Christ. Le jeûne, qui peut avoir
des motivations diverses, a pour le
chrétien une signification
profondément religieuse: en



appauvrissant notre table, nous
apprenons à vaincre notre égoïsme
pour vivre la logique du don et de
l’amour; en acceptant la privation de
quelque chose – qui ne soit pas
seulement du superflu –, nous
apprenons à détourner notre regard
de notre «moi» pour découvrir
Quelqu’un à côté de nous et
reconnaître Dieu sur le visage de tant
de nos frères. Pour le chrétien, la
pratique du jeûne n’a rien
d’intimiste, mais ouvre tellement à
Dieu et à la détresse des hommes;
elle fait en sorte que l’amour pour
Dieu devienne aussi amour pour le
prochain (cf. Mc 12,31).

Sur notre chemin, nous nous
heurtons également à la tentation de
la possession, de l’amour de l’argent,
qui s’oppose à la primauté de Dieu
dans notre vie. L’avidité de la
possession engendre la violence, la
prévarication et la mort; c’est pour
cela que l’Eglise, spécialement en



temps de Carême, appelle à la
pratique de l’aumône, c’est à dire au
partage. L’idolâtrie des biens, au
contraire, non seulement nous
sépare des autres mais vide la
personne humaine en la laissant
malheureuse, en lui mentant et en la
trompant sans réaliser ce qu’elle lui
promet, puisqu’elle substitue les
biens matériels à Dieu, l’unique
source de vie. Comment pourrions-
nous donc comprendre la bonté
paternelle de Dieu si notre cœur est
plein de lui-même et de nos projets
qui donnent l’illusion de pouvoir
assurer notre avenir? La tentation
consiste à penser comme le riche de
la parabole: «Mon âme, tu as
quantité de biens en réserve pour de
nombreuses années...». Nous savons
ce que répond le Seigneur: «Insensé,
cette nuit même, on va te
redemander ton âme...» (Lc
19,19-20). La pratique de l’aumône
nous ramène à la primauté de Dieu
et à l’attention envers l’autre, elle



nous fait découvrir à nouveau la
bonté du Père et recevoir sa
miséricorde.

"En priant, au contraire, nous
prenons du temps pour Dieu, pour
découvrir que ses «paroles ne
passeront pas» (Mc 13,31), pour
entrer en cette communion intime
avec Lui «que personne ne pourra
nous enlever» (cf. Jn 16,22), qui
nous ouvre à l’espérance qui ne
déçoit pas, à la vie éternelle".

Pendant toute la période du Carême,
l’Eglise nous offre avec grande
abondance la Parole de Dieu. En la
méditant et en l’intériorisant pour
l’incarner au quotidien, nous
découvrons une forme de prière qui
est précieuse et irremplaçable. En
effet l’écoute attentive de Dieu qui
parle sans cesse à notre cœur,
nourrit le chemin de foi que nous
avons commencé le jour de notre
Baptême. La prière nous permet



également d’entrer dans une
nouvelle perception du temps: Sans
la perspective de l’éternité et de la
transcendance, en effet, le temps
n’est qu’une cadence qui rythme nos
pas vers un horizon sans avenir. En
priant, au contraire, nous prenons du
temps pour Dieu, pour découvrir que
ses «paroles ne passeront pas» (Mc
13,31), pour entrer en cette
communion intime avec Lui «que
personne ne pourra nous
enlever» (cf. Jn 16,22), qui nous
ouvre à l’espérance qui ne déçoit pas,
à la vie éternelle.

En résumé, le parcours du Carême,
où nous sommes invités à
contempler le mystère de la Croix,
consiste à nous rendre «conformes
au Christ dans sa mort» (Ph 3,10),
pour opérer une profonde
conversion de notre vie: nous laisser
transformer par l’action de l’Esprit
Saint, comme saint Paul sur le
chemin de Damas; mener fermement



notre existence selon la volonté de
Dieu; nous libérer de notre égoïsme
en dépassant l’instinct de domination
des autres et en nous ouvrant à la
charité du Christ. La période du
Carême est un temps favorable pour
reconnaître notre fragilité, pour
accueillir, à travers une sincère
révision de vie, la Grâce rénovatrice
du Sacrement de Pénitence et
marcher résolument vers le Christ.

Découvrir d’une façon nouvelle
notre Baptême

Chers Frères et Sœurs, par la
rencontre personnelle avec notre
Rédempteur et par la pratique du
jeûne, de l’aumône et de la prière, le
chemin de conversion vers Pâques
nous conduit à découvrir d’une façon
nouvelle notre Baptême. Accueillons
à nouveau, en ce temps de Carême, la
Grâce que Dieu nous a donnée au
moment de notre Baptême, afin
qu’elle illumine et guide toutes nos



actions. Ce que ce Sacrement signifie
et réalise, nous sommes appelés à le
vivre jour après jour, en suivant le
Christ avec toujours plus de
générosité et d’authenticité. En ce
cheminement, nous nous confions à
la Vierge Marie qui a enfanté le
Verbe de Dieu dans sa foi et dans sa
chair, pour nous plonger comme Elle
dans la mort et la résurrection de son
Fils Jésus et avoir la vie éternelle.

Du Vatican, le 4 novembre 2010

BENEDICTUS PP. XVI

WWW.VATICAN.VA

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/decouvrir-
dune-facon-nouvelle-notre-bapteme/

(08/02/2026)

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/documents/hf_ben-xvi_mes_20101104_lent-2011_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/lent/documents/hf_ben-xvi_mes_20101104_lent-2011_fr.html
https://opusdei.org/fr-ci/article/decouvrir-dune-facon-nouvelle-notre-bapteme/
https://opusdei.org/fr-ci/article/decouvrir-dune-facon-nouvelle-notre-bapteme/
https://opusdei.org/fr-ci/article/decouvrir-dune-facon-nouvelle-notre-bapteme/

	Découvrir d’une façon nouvelle notre Baptême

