
opusdei.org

Comment vivre la
vertu chrétienne de
pauvreté ?

Les chrétiens sont appelés à
vivre la vertu chrétienne de
pauvreté, selon l'exemple de
Jésus. Souvent, nous ne
comprenons pas ce que cet
appel signifie ou implique. Pour
beaucoup, elle apparaît comme
une tâche ardue, incompatible
avec l’époque où nous vivons,
ou comme une vertu négative
qui retire plus qu’elle ne donne.
Nous présentons dans cet
article quelques-unes des
questions possibles pour aider à



redécouvrir la richesse de la
vertu chrétienne de pauvreté.

17/01/2024

Vous pouvez être intéressé par :

Stuff - Ressentir la pauvreté de Jésus -
Les Béatitudes : s'enrichir par la
pauvreté - Message du Pape François
pour la 5ème Journée Mondiale des
Pauvres

Sommaire :

1. Heureux les pauvres de cœur…

2. Qu’est-ce que la vertu chrétienne
de pauvreté et comment pouvons-
nous la vivre ?

3. Pauvreté d’esprit et désir de
bonheur

https://opusdei.org/fr-fr/article/stuff/
https://opusdei.org/fr/article/ressentir-la-pauvrete-de-jesus/
https://opusdei.org/fr/article/les-beatitudes-2-senrichir-par-la-pauvrete/
https://opusdei.org/fr/article/les-beatitudes-2-senrichir-par-la-pauvrete/
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/poveri/documents/20210613-messaggio-v-giornatamondiale-poveri-2021.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/poveri/documents/20210613-messaggio-v-giornatamondiale-poveri-2021.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/poveri/documents/20210613-messaggio-v-giornatamondiale-poveri-2021.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/messages/poveri/documents/20210613-messaggio-v-giornatamondiale-poveri-2021.html


4. La pauvreté est-elle compatible
avec la richesse matérielle ?

5. Comment les premiers chrétiens
vivaient-ils la pauvreté ?

6. Comment pouvons-nous vivre
cette vertu au 21ème siècle ?

1. Heureux les pauvres de cœur...

Dans le Sermon sur la montagne,
Jésus proclame les "Béatitudes", ces
promesses de bonheur dans des
circonstances apparemment
contraires. Ce n’est pas un hasard si
la première béatitude que Jésus
prononce est « Heureux les pauvres
de cœur, car le royaume des Cieux
est à eux » (Mt 5, 3). C’est la clé pour
vivre toutes les autres béatitudes.
C’est dans la pauvreté du cœur que
se trouve le secret de la plénitude de
la vie chrétienne. « Vous connaissez



en effet le don généreux de notre
Seigneur Jésus Christ : lui qui est
riche, il s’est fait pauvre à cause de
vous, pour que vous deveniez riches
par sa pauvreté » (2 Co 8, 9). Il nous
faut approfondir ces paroles si nous
voulons comprendre l’essence de
l’Évangile et de Jésus, et nous insérer
ainsi dans la logique chrétienne.

Méditer avec saint Josémaria

« Ce qui est nécessaire pour atteindre
le bonheur, ce n’est pas une vie
facile, mais un cœur plein d’amour ».
Sillon, 795

« Beaucoup se sentent malheureux,
précisément parce qu’ils ont de tout
en trop. — Les chrétiens, s’ils se
conduisent véritablement en enfants
de Dieu, auront à supporter
l’inconfort, la chaleur, la fatigue, le
froid… Mais la joie ne leur fera
jamais défaut, parce que tout cela —
tout ! — c’est Lui qui le dispose ou le



permet, Lui qui est la source du vrai
bonheur ». Sillon, 82

2. Qu’est-ce que la vertu chrétienne
de pauvreté et comment la vivre ?

La pauvreté est la vertu qui
harmonise et ordonne la relation
d’une personne avec les biens. Elle
fait partie de la vertu cardinale de
tempérance puisque, en la vivant,
nous cherchons à jouir des plaisirs
sensibles de manière appropriée afin
qu’ils ne nous détournent pas de
notre but, qui est le vrai bonheur. La
pauvreté est attrayante et positive
parce qu’elle nous invite à aspirer à
un bien plus grand et à ne pas nous
laisser séduire par des biens
moindres qui nous empêchent
d’aimer vraiment. En bref, c’est la
vertu qui nous permet d’avoir un
cœur libre pour aimer.

Le Christ, modèle de toutes les
vertus, est celui vers qui tous les
chrétiens se tournent pour



apprendre à vivre la pauvreté. Le
Nouveau Testament nous révèle un
Dieu qui, Roi et Seigneur de toute la
création, choisit la pauvreté depuis
sa naissance dans une mangeoire
jusqu’à sa mort sur la Croix. En
méditant sur sa vie, les hommes et
les femmes de tous les temps
redécouvrent l’appel personnel et
actuel à vivre cette vertu, car la
pauvreté ne se mesure pas selon des
paramètres extérieurs, mais en
cherchant dans notre cœur les liens
qui nous empêchent de suivre
généreusement le Seigneur.

Méditation avec saint Josémaria

« Pour arriver à Dieu, le Christ est le
chemin ; mais le Christ est sur la
Croix, et pour monter sur la Croix, il
faut avoir un cœur libre, détaché des
choses de la terre ». Chemin de Croix
10ème Station

« Détache-toi des biens de ce monde.
— Aime et pratique la pauvreté en



esprit ; contente-toi de ce qui suffit
pour une vie sobre et simple. —
Sinon, tu ne seras jamais apôtre ».
Chemin, 631

3. Pauvreté d’esprit et désir de
bonheur

« L’unique bien c’est d’aimer Dieu de
tout son cœur et d’être ici-bas pauvre
d’esprit ». (Thérèse de Lisieux).

Réduire la vertu au sacrifice, au
manque ou au détachement, c'est
comme confondre les moyens et la
fin. Or, la véritable finalité de la
pauvreté est d’être libre pour aimer
vraiment, pour aspirer au bonheur,
digne de tout être humain.

La pauvreté du cœur, c’est
finalement la liberté de tout recevoir
librement, sans que notre “ego”, ses
prétentions et ses revendications, ne
s’y opposent. Elle implique une mort
à soi-même, un détachement radical,
mais elle conduit à une parfaite



transparence à l’action de Dieu, à la
joie de recevoir et de donner
gratuitement.

Cependant, il faut beaucoup de
temps et un long combat pour
atteindre cette liberté. Elle exige une
transformation profonde de notre
existence, de notre manière d’être en
relation avec Dieu, avec nous-mêmes
et avec les autres » [1].

Méditer avec saint Josémaria

« Dans l’économie du salut, Notre
Père soigne chaque âme avec une
délicatesse pleine d’amour : chacun
reçoit de Dieu son don particulier, l’un
celui-ci, l’autre celui-là (1 Cor VII, 7). Il
peut paraître inutile, par conséquent,
de s’efforcer d’offrir à Dieu quelque
chose dont Il n’a pas besoin ; dans
notre situation de débiteurs
insolvables (Cf. Mt XVIII, 25), nos
dons ressembleraient à ceux de
l’Ancienne Loi, que déjà Dieu
n’acceptait pas : Tu n’as pas voulu ni



agréé les sacrifices et les offrandes, les
holocaustes et les sacrifices pour le
péché, ceux que la Loi prescrit d’offrir
(He X,8).

Mais le Seigneur sait que donner est
le propre de ceux qui aiment, et Lui-
même nous montre ce qu’Il désire de
nous. Ni les richesses, ni les fruits, ni
les animaux de la terre, de la mer ou
de l’air, ne lui importent, parce que
tout est sien ; Il veut quelque chose
d’intime, que nous devons librement
Lui : Mon fils, donne-moi ton cœur.
Vous voyez ? Il ne se satisfait pas du
partage : Il veut tout. Il ne cherche
pas ce qui nous appartient. je le
répète : c’est nous-mêmes qu’Il veut.
C’est de là, et de là seulement que
proviennent tous les autres présents
que nous pouvons offrir au Seigneur.

Offrons-Lui, par conséquent, de l’or :
l’or fin de notre détachement de la
fortune et des biens matériels.
N’oublions pas que ce sont des



choses bonnes, puisqu’elles viennent
de Dieu. Mais le Seigneur a voulu que
nous les utilisions sans y attacher
notre cœur, en les faisant fructifier
pour le bien de l’humanité.

Les biens de la terre ne sont pas
mauvais ; ils se corrompent quand
l’homme les érige en idoles, et quand
il se prosterne devant eux ; il
s'ennoblissent quand nous les
utilisons pour faire le bien, en
œuvrant chrétiennement pour la
justice et la charité. Nous ne pouvons
poursuivre les biens à la manière
d’un homme qui va à la recherche
d’un trésor ; notre trésor, il est là,
couché dans une crèche : c’est le
Christ, et tous nos amours doivent se
joindre en Lui, car là ou est notre
trésor, là aussi est notre cœur (Mt 6,
21) ». Quand le Christ passe, n° 35.

4. La pauvreté est-elle compatible
avec la richesse matérielle ?



Vivre la vertu de pauvreté est
compatible avec la possession de
biens matériels, car on n’aspire pas à
la pauvreté matérielle, mais à la
pauvreté du cœur, de l’esprit. Il s’agit
d’être détaché des choses matérielles,
de la domination sur les choses. Dieu
veut que nous lui donnions notre
cœur, et pas seulement des choses et
des actions extérieures. Il ne s’agit
donc pas simplement de ne pas avoir,
mais de ne pas mettre son cœur dans
ce que l’on a. Lorsque les biens
prennent la place de moyens et non
de fins dans la vie de l’homme, le
cœur reste libre d’aimer Dieu et les
autres. Certes, cette liberté du cœur
exige une relation saine et ordonnée
avec les choses, ce que l’on obtient en
vivant les vertus de tempérance,
d’ordre, de détachement, de
seigneurie et de générosité, entre
autres.

Méditer avec saint Josémaria



« La véritable pauvreté ne consiste
pas à ne rien posséder, mais à être
détaché des choses, à renoncer
volontairement à l’esprit de
possession. — C’est pourquoi il y a
des pauvres vraiment riches. Et
inversement ». Chemin, 632.

5. Comment les premiers chrétiens
vivaient-ils la pauvreté ?

Dans l’Évangile, nous voyons
comment Jésus insiste sur la vertu de
la pauvreté, comment il la vit lui-
même et combien il est important
que les chrétiens la vivent aussi. Le
pape François enseigne que « lorsque
le Seigneur envoie ses soixante-
douze disciples, il les envoie “dans la
pauvreté”, il leur donne des conseils
sur la pauvreté ». C’est « la pauvreté
du disciple : le chemin du disciple, le
Seigneur veut qu’il soit pauvre ». Le
Pape propose ensuite « trois voies,
trois manières de vivre la pauvreté
dans la vie des disciples, différents



types de pauvreté, trois étapes, nous
pourrions dire, de différents types de
pauvreté ». « La première pauvreté
est la séparation de l’argent, de la
richesse », le détachement des biens
matériels qui, bien que bons en eux-
mêmes, peuvent prendre trop de
place dans le cœur. Le Seigneur
envoie ses disciples prêcher sans sac,
sans besace, sans sandales. « La
condition pour commencer le
chemin du disciple est la pauvreté »,
comme nous le voyons dans le cas du
jeune homme riche qui, entendant
l’appel de Jésus, « ne pouvait pas le
suivre parce qu’il avait beaucoup de
richesses et que son cœur était
attaché aux richesses ». « La
deuxième est de recevoir
humblement les persécutions, de les
tolérer », comme les premiers
chrétiens les ont tolérées et comme
tant de chrétiens aujourd’hui, de
différentes manières. La troisième
voie est la « pauvreté de la solitude,
de l’abandon : lorsque le disciple, qui



est sorti si fort pour prêcher le
Seigneur, a également enduré la
persécution, à la fin de sa vie, il se
sent abandonné : abandonné de
tous". C’est ce qui est arrivé au Christ
lui-même, abandonné de tous sur la
Croix.

« La pauvreté comme chemin du
disciple », insiste le Pape. Oui, « le
disciple, pauvre, parce que sa
richesse est Jésus. Pauvre, parce qu’il
n’est pas attaché à la richesse : c’est
le premier pas. Pauvre, parce qu’il
est patient face aux petites ou
grandes persécutions : le deuxième
pas. Pauvre, parce qu’il entre dans
cet état d’esprit à la fin de sa vie qui
nous rappelle celui de saint Paul :
abandonné de tous ». Et « le même
chemin de Jésus qui se termine par
cette prière au Père : “Père, Père,
pourquoi m’as-tu abandonné ? » [2]

Méditer avec saint Josémaria



« Pour que tu ne les gaspilles pas, je
vais te dire quels sont les trésors de
l’homme sur la terre : la faim, la soif,
la chaleur, le froid, la douleur, le
déshonneur, la pauvreté, la solitude,
la trahison, la calomnie, la prison… »
Chemin, 194

6. Comment vivre cette vertu au
21ème siècle ?

Tout comme les premiers chrétiens
ont vécu la vertu de pauvreté en
fonction des circonstances
spécifiques de leur temps, nous
sommes aujourd’hui appelés à faire
de même.

Le pape François nous éclaire avec
les mots suivants : « Les Béatitudes
s’adressent aux pauvres, aux affligés,
à ceux qui ont faim de justice. C’est
un message à contre-courant. Le
monde, en effet, dit que pour être
heureux il faut être riche, puissant,
toujours jeune et fort, avoir la gloire
et le succès. Jésus renverse ces



critères et fait une annonce
prophétique - et c’est la dimension
prophétique de la sainteté : la
véritable plénitude de vie est atteinte
en suivant Jésus, en pratiquant sa
Parole. Et cela signifie une autre
pauvreté, c’est-à-dire être pauvre à
l’intérieur, se vider pour faire de la
place à Dieu. Ceux qui se croient
riches, prospères et sûrs fondent tout
sur eux-mêmes et se ferment à Dieu
et à leurs frères, tandis que celui qui
est conscient d’être pauvre et de ne
pas se suffire à lui-même reste
ouvert à Dieu et à son prochain. Et il
trouve la joie. Les Béatitudes sont
donc la prophétie d’une nouvelle
humanité, d’une nouvelle manière de
vivre : se faire petit et mettre sa
confiance en Dieu, au lieu de se
distinguer des autres ; être doux, au
lieu de vouloir s’imposer ; pratiquer
la miséricorde, au lieu de ne penser
qu’à soi ; travailler pour la justice et
la paix, au lieu de nourrir, même
avec connivence, les injustices et les



inégalités. La sainteté consiste à
accepter et à mettre en pratique,
avec l’aide de Dieu, cette prophétie
qui révolutionne le monde » [3]

Méditer avec saint Josémaria

« La bonne nouvelle est annoncée
aux pauvres (Mt 11, 6), lisons-nous
dans l’Écriture précisément comme
un des signes qui présagent
l’avènement du royaume de Dieu.
Celui qui n’aime pas et qui ne
pratique pas la vertu de pauvreté n’a
pas l’esprit du Christ. Et cela vaut
pour tout le monde, tant pour
l’anachorète qui se retire dans le
désert que pour le chrétien ordinaire
qui vit au sein de la société humaine
en utilisant les ressources de ce
monde ou en étant privé de
beaucoup d’entre elles » Entretiens,
n° 110.

« Reprenant une expression du
prophète Isaïe – discite benefacere (1,
17) –, j’aime à dire qu’il faut



apprendre à vivre toute vertu et
peut-être plus spécialement la
pauvreté. Il faut apprendre à la
vivre, pour qu’elle ne se réduise pas
à un idéal sur lequel on peut écrire
beaucoup mais que personne ne
réalise sérieusement. Il s’agit de faire
comprendre que la pauvreté est une
invitation que le Seigneur adresse à
tous les chrétiens. C’est, par
conséquent, un appel concret qui
doit informer toute la vie de
l’humanité.» Entretiens, n° 110.

[1]. Jacques Philippe, Le bonheur là où
on ne l’attend pas.

[2]. Pape François, Homélie, 18 octobre
2018.

[3]. Pape François, Angélus, 1er

novembre 2021.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/comment-vivre-
la-vertu-chretienne-de-pauvrete/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/comment-vivre-la-vertu-chretienne-de-pauvrete/
https://opusdei.org/fr-ci/article/comment-vivre-la-vertu-chretienne-de-pauvrete/
https://opusdei.org/fr-ci/article/comment-vivre-la-vertu-chretienne-de-pauvrete/

	Comment vivre la vertu chrétienne de pauvreté ?

