
opusdei.org

Comme une grande
symphonie

Dans le concert de l’histoire,
chaque saint joue d’un
instrument différent. Nous
nous ouvrons à cette musique
en fêtant leur mémoire tout au
long de l’année liturgique.

16/10/2017

Au centre de la représentation du
Jugement dernier de la Chapelle
Sixtine, chef-d’œuvre de Michel
Ange, nous voyons le Christ qui, d’un
mouvement de son bras, semble
gouverner l’univers. À côté de lui,



Sainte Marie regarde avec pitié ses
enfants alors qu’ils se présentent
devant le Juge suprême. Une
multitude de personnages entoure
ces deux figures : saints de l’Ancien
et du Nouveau Testament, martyrs et
apôtres, qui contemplent le Sauveur.

Ce genre de représentation du
Jugement dernier jouit d’une longue
tradition dans l’art chrétien. Au
Moyen Âge, il était fréquent de
montrer sur la façade des églises et
des cathédrales, parfois aussi à
l’intérieur, le Christ entouré des
saints : hommes et femmes, jeunes et
âgés, savants docteurs et simples
travailleurs manuels, rois et papes,
moines et soldats, vierges et pères de
famille, de tous les milieux et
origines, de toutes les races et
cultures. Souvent, cette foule
immense était accompagnée d’anges
en train de jouer d’un instrument
musical, à l’instar d’un grand
orchestre interprétant une belle



symphonie, sous la direction du
compositeur et maestro Jésus-Christ.
Benoît XVI a comparé les saints à «
un ensemble d’instruments qui,
même dans leur individualité,
élèvent à Dieu une unique grande
symphonie d’intercession, d’action
de grâce et de louange»[1]. Chacun
maîtrise un instrument différent,
avec comme résultat une musique
très variée, toujours nouvelle, que
nous interprétons en célébrant leur
mémoire tout au long de l’année
liturgique. Par la Communion des
saints, les bienheureux font partie de
notre vie : nous sommes unis à
l’Église du Ciel, où les âmes partagent
le triomphe du Seigneur[2]. La
sensibilité liturgique chrétienne se
manifeste lorsque nous faisons la
jonction entre ce que nous croyons,
ce que nous vivons et ce que nous
célébrons et prions.

Les richesses de la sainteté
chrétienne



Innombrables sont les hommes et les
femmes qui, tout au long de
l’histoire, ont mis en pratique les
propos de Jésus : Estote ergo vos
perfecti, sicut Pater vester cælestis
perfectus est ; vous donc, vous
serez parfaits comme votre Père
céleste est parfait[3]. La richesse
des charismes de l’Esprit Saint, la
variété de la personnalité des
chrétiens et la gamme très large de
situations où ils ont vécu font que ce
mandat du Seigneur s’incarne de
manières fort diverses. « Chaque état
de vie conduit à la sainteté, toujours !
Chez toi, dans la rue, au travail, dans
l’Église, à ce moment et dans ton état
de vie a été ouverte la voie vers la
sainteté.[4] »

Comme les saints sont attrayants ! La
vie d’une personne qui a lutté pour
s’identifier au Christ constitue une
apologie de la foi. Sa puissante
lumière brille au milieu du monde. Si
parfois nous pensons que l’histoire



des hommes est gouvernée par le
royaume des ténèbres, la raison en
est que les lumières de la sainteté
sont moins nombreuses ou qu’elles
brillent plus faiblement : Ces crises
mondiales sont des crises de saints[5],
commentait saint Josémaria. Le
contraste a pu être très grand entre
leur existence lumineuse et les
ténèbres dont ils étaient peut-être
entourés ; de fait, beaucoup ont été
exposés à l’incompréhension et à des
persécutions, ouvertes ou sournoises,
comme ce fut le cas pour le Verbe
Incarné : La lumière est venue dans
le monde et les hommes ont mieux
aimé les ténèbres que la
lumière[6]. Cependant, l’expérience
montre l’attrait certain qu’exercent
les saints : dans un grand nombre de
milieux de notre société, le
témoignage d’une vie chrétienne
forte, radicale et cohérente continue
de susciter l’admiration. L’histoire
des saints montre aussi combien la
fréquentation du Seigneur remplit le



cœur de paix et de joie, de sorte que
nous pouvons répandre autour de
nous sérénité, espérance et
optimisme, tout en restant ouvert
aux besoins des autres, spécialement
des plus défavorisés.

La dévotion envers les saints

L’insondable richesse de la sainteté
chrétienne a été rappelée et méditée
sans cesse dans l’Église à la lumière
de la Parole de Dieu. La Liturgie
célèbre chaque année avec amour
ceux de ses enfants qui, comme
Jésus, ont passé dans le monde en
faisant le bien[7], tel un luminaire
vivant pour leurs frères les hommes,
en les aidant à être heureux sur cette
terre et dans la vie future. La date de
leur mémoire liturgique respective
correspond habituellement au jour
de leur mort ou dies natalis : le jour
où ils sont nés à la vie nouvelle, celle
du Ciel. D’autres fois, elle rappelle
des moments forts de leur



biographie, spécialement ceux qui se
rapportent à la réception des
sacrements.

Grande était la dévotion de saint
Josémaria envers les saints : Quel
amour que celui de Thérèse d’Avila !
— Quel zèle que celui de François-
Xavier ! — Quel homme admirable
que saint Paul ! — Ah, Jésus, eh bien
moi… je t’aime plus que Paul, que
François-Xavier et que Thérèse ![8] La
sainte Liturgie est un lieu privilégié
pour faire grandir notre amour de
ces intercesseurs célestes et pour les
sentir tout proches, comme
d’aimables compagnons de route au
cours de notre vie terrestre. Le
Missel romain, recueillant une
tradition multiséculaire de foi
célébrée, contient des formulaires
communs de prières pour la messe
des martyrs, des pasteurs, des
docteurs de l’Église, des vierges et
des saints et de saintes qui ont atteint
la plénitude de la vie chrétienne dans



des circonstances et états de vie bien
différents. Dans la plupart des cas,
leur célébration comporte quelques
unes de ces prières communes et
d’autres propres.

Toute famille fête l’anniversaire de
ses membres, celui du père ou de la
mère, des grands-parents… Il en est
de même de la famille de Dieu qu’est
l’Église. En plus des fêtes de Sainte
Marie, le calendrier général célèbre
les solennités de saint Joseph (19
mars) ; la Nativité de saint Jean
Baptiste (24 juin) ; saint Pierre et
saint Paul (29 juin) et Tous les Saints
(1er novembre). Il faut y ajouter un
bon nombre de fêtes des saints :
outre celle des apôtres et
évangélistes qui jalonnent l’ensemble
de l’année, les mémoires liturgiques
de saint Laurent (10 août) ; saint
Étienne, protomartyr (26 décembre)
et les saints Innocents (28 décembre).
Signalons aussi les mémoires, dont la
célébration peut être libre ou



obligatoire. Dans l’Œuvre, en plus
des fêtes du Seigneur, de la Vierge
Marie et de saint Joseph, nous
célébrons avec une dévotion
particulière les fêtes de la Sainte
Croix ; des saints archanges et
apôtres, patrons des œuvres
apostoliques de la prélature ; des
autres apôtres et évangélistes ; des
anges gardiens[9].

Comme le dit le livre de l’Apocalypse,
les saints constituent une foule
immense, que nul ne pouvait
dénombrer, de toute nation, race,
peuple et langue[10]. Ce peuple
comprend les saints de l’Ancien
Testament, tels qu’Abel le juste et
Abraham le fidèle patriarche ; ceux
du Nouveau Testament ; les
nombreux martyrs des premiers
temps du christianisme et les
bienheureux et les saints des siècles
postérieurs. Telle est la grande
famille des enfants de Dieu, dont font
partie tous ceux qui ont modelé leur



vie sous l’impulsion et le souffle
éternel de l’Esprit Saint.

Les collectes du Missel romain

Un écrivain français contemporain a
dit que les saints sont comme « les
couleurs du spectre par rapport à la
lumière ». Chacun exprime la
lumière de la sainteté divine, avec un
rayonnement et des tonalités
propres. On dirait que l’éclat de la
Résurrection du Christ, en traversant
le prisme de l’humanité, s’ouvre en
une gradation de couleurs aussi
variées que fascinantes. « Quand
l’Église, dans le cycle annuel, fait
mémoire des martyrs et des autres
saints, elle “proclame le mystère
pascal” en ceux et celles “qui ont
souffert avec le Christ et sont
glorifiés avec lui, et elle propose aux
fidèles leurs exemples qui les attirent
tous au Père par le Christ, et, par
leurs mérites, elle obtient les
bienfaits de Dieu” (Concile Vatican II,



Const. Sacrosanctum Concilium, n°
104 ; cf. SC 108 et 111).[11] »

À travers les formulaires de la messe
des saints du Missel romain, l’Église
dit sa prière avec des mots qui nous
aident à considérer les différents
spectres de la lumière. Chacune de
ces célébrations inclut au moins
l’oraison collecte propre du saint,
que le prêtre récite dans le rite
d’ouverture, juste avant la liturgie de
la Parole. Cette courte prière nous
indique le caractère de la
célébration[12] : elle rappelle
succinctement dans quel aspect de la
sainteté de Dieu le saint commémoré
a brillé avec le plus d’éclat. Elles
commencent souvent par l’évocation
d’une facette de l’histoire du Salut, en
particulier le mystère du Christ. En
outre, il est habituel qu’elles
recommandent le peuple chrétien au
saint ou à la sainte dont on demande
l’intercession pour telle ou telle
circonstance de la vie.



Le contenu des collectes est très riche
et varié. Ainsi, par exemple, lors de
la mémoire de saint Jean Ficher et
saint Thomas More (22 juin), nous
demandons la cohérence entre la foi
et la vie (ce que saint Josémaria
appellera unité de vie) ; ou bien nous
implorons d’avoir l’ardeur
apostolique de saint François-Xavier
(3 décembre) ; ou de vivre le mystère
du Christ, surtout en contemplant sa
Passion, comme sainte Catherine de
Sienne (29 avril) ; ou encore que
notre cœur s’embrase du feu de
l’Esprit Saint, dans la mémoire de
saint Philippe Néri (26 mai). D’autres
fois, nous sollicitons des dons et des
grâces pour l’Église : la fécondité de
l’apostolat, lors de la mémoire de
saint Charles Lwanga et de ses
compagnons martyrs (3 juin) ; des
pasteurs selon le cœur de Jésus, pour
la mémoire de saint Ambroise ; ou
l’ouverture du cœur à la grâce du
Christ, avec confiance, comme le
répétait saint Jean Paul II (22



octobre). Lors de la mémoire de saint
Juan Diego (9 décembre) nous
contemplons l’amour de la Vierge
Marie pour son peuple et la
célébration de sainte Agathe (5
février) rappelle combien la vertu de
pureté plaît à Dieu.

Ces exemples, que nous pourrions
multiplier, montrent à quel point les
prières de la célébration des saints
constituent une source très riche
pour notre prière personnelle de
chaque jour ou pour nous adresser
spontanément au Seigneur pendant
les heures de travail ou de repos, en
reprenant l’une ou l’autre de leurs
phrases. Elles ressemblent à des
gemmes précieuses d’une beauté
singulière, certaines étant vieilles de
plusieurs siècles et se sertissant dans
ces joyaux de la Tradition chrétienne
que sont les célébrations liturgiques.
Grâce à elles, nous prions comme
tant de générations de chrétiens l’ont
fait. Les mémoires et les fêtes des



saints, réparties sur l’ensemble de
l’année, nous fournissent l’occasion
de connaître un peu mieux ces
puissants intercesseurs devant la
Trinité et nous faire de nouveaux
amis dans le ciel.

Des étoiles de Dieu

Chez les saints « le contact avec la
Parole de Dieu a, pour ainsi dire,
provoqué une explosion de lumière,
à travers laquelle la splendeur de
Dieu illumine notre monde et nous
indique la route. Les saints sont des
étoiles de Dieu, par lesquelles nous
nous laissons guider vers Celui
auquel notre cœur aspire »[13]. De
même que l’étoile de l’Orient a guidé
les Mages vers une rencontre
personnelle avec le Christ, ainsi les
saints nous indiquent le nord vers
lequel nous devons avancer, telle
l’étoile polaire dans la nuit.

Parmi ces étoiles qui indiquent le
chemin, l’Église a proposé



publiquement à la dévotion du
peuple chrétien saint Josémaria et le
bienheureux Álvaro. L’ardeur
apostolique et le service désintéressé
de l’Église et de toutes les âmes qui
ont sculpté l’identité chrétienne du
fondateur de l’Opus Dei et de son
premier successeur, caractérisent les
prières que l’Église élève vers Dieu à
l’occasion de leur commémoration
liturgique. Dans le premier cas,
l’Église implore Dieu notre Père par
l’intercession de saint Josémaria en
ces termes : « Accorde-nous, par son
intercession et à son exemple, d’être
configurés à ton Fils par l’exercice
fidèle du travail quotidien dans
l’esprit du Christ, et, avec la
bienheureuse Vierge Marie, de servir
amoureusement l’œuvre de la
Rédemption »[14] ; et dans la prière
après la communion l’Église
demande que Dieu « par ce
sacrement que nous avons reçu en
célébrant la mémoire de saint
Josémaria, fortifie en nous l’esprit de



fils adoptifs »[15]. Dans la prière
collecte du bienheureux Álvaro nous
demandons qu’à son exemple, « nous
nous dépensions humblement dans
la mission salvifique de l’Église »[16].
Don Álvaro a été fidèle à l’Église et a
suivi fidèlement saint Josémaria
pour répandre le message de l’appel
universel à la sainteté et à l’apostolat.

Le recours assidu à l’intercession de
saint Josémaria et du bienheureux
Álvaro nous aide à obtenir du ciel, en
toute circonstance, la fidélité à notre
vocation personnelle. En lisant leur
biographie, telle un grand roman,
nous apprenons à être saint dans la
vie ordinaire. En réalité, comme
saint Bernard le rappelait dans une
homélie pour la fête de Tous les
Saints : « De nos honneurs les saints
n’ont pas besoin, et rien dans notre
culte ne peut leur être utile. De fait, si
nous vénérons leur mémoire, c’est
pour nous que cela importe, non
pour eux. Pour ma part, je l’avoue, je



sens que leur souvenir allume en
moi un violent désir.[17] » « Telle est
donc la signification de la solennité
d’aujourd’hui : en regardant
l’exemple lumineux des saints,
réveiller en nous le grand désir
d’être comme les saints : heureux de
vivre proches de Dieu, dans sa
lumière, dans la grande famille des
amis de Dieu.[18] » De plus, en
contemplant tout au long de l’année
les saints et les saintes de tous les
lieux et de tous les temps, nous
constatons qu’ils furent, qu’ils sont
normaux : de chair et d’os comme toi.
— Et ils ont triomphé[19].

La célébration du culte des saints
nous rappelle avec force l’appel
universel à la sainteté : avec la grâce
de Dieu, nous pouvons tous, hommes
et femmes, répondre pleinement à
l’invitation affectueuse à participer
de la Vie divine, chacun dans ses
circonstances. C’est ce que le pape
François disait pour nous



encourager : « Tant de fois
également, nous sommes tentés de
penser que la sainteté est réservée
uniquement à ceux qui ont la
possibilité de se détacher des affaires
ordinaires, pour se consacrer
exclusivement à la prière. Mais il
n’en est pas ainsi ! Certains pensent
que la sainteté signifie fermer les
yeux et prendre l’expression des
images pieuses. Non ! Cela n’est pas
la sainteté ! La sainteté est quelque
chose de plus grand, de plus profond,
que nous donne Dieu. Au contraire,
c’est en vivant avec amour et en
offrant son témoignage chrétien dans
les tâches quotidiennes que nous
sommes appelés à devenir saints.[20]
» Des personnes de toute condition
parcourent le chemin de la
perfection chrétienne : Il y a
beaucoup de chrétiens
merveilleusement saints ; il y a
beaucoup de mères de famille d’une
sainteté merveilleuse et charmante ; il
y a beaucoup de pères de famille



formidables. Ils auront une place de
choix dans le ciel. Et des ouvriers et
des paysans. Là où l’on s’y attend le
moins, il y a des âmes qui vibrent[21].
Quelle joie de savoir que, au fur et à
mesure que les années passent, il y
aura plus de saints de la vie
quotidienne que nous célébrerons
liturgiquement pour qu’ils nous
incitent à nous éprendre du Christ
dans nos tâches habituelles !

D'après Fernando López Arias

[1]. Benoît XVI, Audience, 25 avril
2012.

[2]. Saint Josémaria, Notes prises lors
d’une réunion de famille, 26 juin
1974.

[3]. Mt 5, 48.



[4]. Pape François, Audience, 19
novembre 2014.

[5]. Chemin, n° 301.

[6]. Jn 3, 19.

[7]. Ac 10, 38.

[8]. Chemin, n° 874.

[9]. Cf. De Spiritu, n° 98.

[10]. Ap 7, 9.

[11]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 1173.

[12]. Cf. Présentation générale du
Missel romain, n° 54.

[13]. Benoît XVI, Homélie, 6 janvier
2012.

[14]. Collecte de la messe de saint
Josémaria.

[15]. Prière après la Communion,
messe de saint Josémaria.



[16]. Collecte de la messe du
bienheureux Álvaro.

[17]. Saint Bernard, Sermo 2, dans 
Opera Omnia Cisterc. 5, 364.

[18]. Benoît XVI, Homélie, 1er

novembre 2006.

[19]. Chemin, n° 133.

[20]. Pape François, Audience, 19
novembre 2014.

[21]. Saint Josémaria, notes prises
lors d’une réunion de famille, 18 mai
1970.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/comme-une-
grande-symphonie/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/comme-une-grande-symphonie/
https://opusdei.org/fr-ci/article/comme-une-grande-symphonie/
https://opusdei.org/fr-ci/article/comme-une-grande-symphonie/

	Comme une grande symphonie

