
opusdei.org

Comme dans un
film : au-delà du
scénario. La
parabole du
pharisien et du
publicain

Des paraboles, comme celle du
pharisien et du publicain, nous
réserveront plus d’une surprise
si nous savons entrer
profondément dans les paroles
de Jésus.

13/01/2021



Comme dans un bon film, la richesse
des passages de l'Évangile va au-delà
de l'intrigue principale. Il y a d'autres 
intrigues secondaires, aux
significations profondes, qui
répondent à une grande variété de
circonstances et de lecteurs. Et
souvent, le scénario présente un
dénouement qui laisse le spectateur
perplexe.

La parabole du pharisien et du
publicain (cf. Lc 18, 9-14) a une trame
bien définie. Saint Luc en donne
d'emblée l'interprétation : il s'agit de
« certains qui étaient convaincus
d’être justes et qui méprisaient les
autres » (Lc 18, 9). A première vue,
on pourrait se dire : "Cet épisode ne
me concerne pas, car mes problèmes
sont désormais différents". Mais le
texte n'offre-t-il pas d'autres
significations, et quelles surprises
l'histoire nous réserve-t-elle ? Ce n'est
qu'en nous plongeant dans les
paroles de Jésus que nous



découvrirons ces intrigues dans
l'intrigue qui nous aideront à
orienter notre vie.

Les surprises de l'Évangile

Les paraboles de Jésus sont pleines
de surprises. Il y a toujours quelque
chose d'inhabituel dans les histoires
qu'il raconte. Souvent, les
protagonistes et leurs actions sont
déconcertants : un employeur qui
fixe le salaire sans proportion avec le
travail effectué, un serviteur qui
porte une dette propre à une
multinationale, un père qui organise
une fête pour accueillir un fils sans
exiger une juste réparation, un juge
et un administrateur corrompus...
Mais ce n'est pas le cas de la parabole
du pharisien et du publicain. Les
protagonistes y sont plutôt 
ordinaires, connus des auditeurs de
l'époque et de nous-mêmes :l'un vit
dévoué à la cause de Dieu et l'autre
est considéré comme un traître parce



qu'il perçoit des impôts pour le
peuple étranger. L'intrigue ne
présente donc pas beaucoup de
surprises à première vue.

Mais là où nous trouvons un élément
de rupture des schémas préconçus,
c'est dans la perspective. Jésus nous
propose une approche inhabituelle :
il nous rend témoins du dialogue de
deux personnes avec Dieu, il nous
permet d'entrer là où, seuls, le
Seigneur lui-même et la personne
concernée ont accès. Dans une
situation normale, nous pourrions
juger les actions visibles, mais pas les
intentions, parce qu'elles ne sont pas
à notre portée. C'est pourquoi nous
pouvons toujours respecter
l'intention de celui qui agit, car pour
nous elle restera normalement
cachée : « Tant que c’est de mauvaise
foi que tu interprètes les intentions
des autres, tu n'as pas le droit
d'exiger la compréhension pour toi-
même »[1].



Au contraire, dans cette parabole que
Jésus construit, il nous est, ni plus ni
moins, permis de contempler la
compétence divine à juger. Notre
regard n'est pas seulement extérieur,
mais nous écoutons la prière de l'un
et de l'autre.

La prière du pharisien est une prière
d'action de grâce. D'emblée, il ne se
vante pas devant Dieu, mais il le
remercie, en supposant que c'est le
soutien divin qui lui a permis de se
comporter comme il l'a fait : « Mon
Dieu, je te rends grâce parce que je
ne suis pas comme les autres
hommes » (Lc 18,11). S'il attribue au
Seigneur le fait qu'il n'a pas commis
de vol, d'injustice ou d'adultère dont
il a connaissance, il sous-entend
aussi que, sans l'aide divine, il aurait
pu tomber dans toutes ces choses. Et
il n'est certainement pas comme un
publicain, ni dans son travail, ni à la
lumière de ses concitoyens, ni dans
son engagement religieux. Pour ce



qui est de ce dernier, il va même au-
delà, car il décrit des pratiques
religieuses qui vont au-delà de ce qui
est prescrit au pieux israélite : il
jeûne deux fois par semaine et paie
la dîme sur ses biens.

Le publicain, quant à lui, a peu de
choses pour lesquelles il doive
rendre grâces et se contente de se
réfugier dans la miséricorde divine :
« Mon Dieu, montre-toi favorable au
pécheur que je suis » (Lc 18,13). C'est
comme un résumé qui représente un
vrai repentir. La description de ses
gestes corporels – « il se frappait la
poitrine » (Lc 18, 13) – exprime qu'il
est sincèrement désolé de ce qu'il n'a
pas bien fait.

Une non-justification inhabituelle

Maintenant que nous avons été
témoins des deux prières, nous
sommes en mesure de porter un
jugement. Mais avant que nous
puissions le faire, Jésus prend les



devants et nous montre la deuxième
surprise.

Tout d'abord, il affirme que le
collecteur d'impôts est revenu chez
lui, justifié (cf. Lc 18, 14). Cela nous
semble juste et logique. Juste, parce
que nous voulons souscrire au désir
divin : « Prendrais-je donc plaisir à la
mort du méchant, oracle du Seigneur
Dieu, et non pas plutôt à ce qu'il se
détourne de sa conduite et qu'il
vive ? » (Ez 18,23). Logique, car la
miséricorde infinie de Dieu n'attend
que le repentir sincère pour opérer
la merveille de la justification.

Mais ce qui aura brisé les modèles
des auditeurs de l'époque, c'est le
"plutôt que l’autre" (Lc 18,14), c'est-à-
dire l'affirmation forte que le
pharisien n'est pas revenu justifié
dans sa maison. La foule,
déconcertée, a dû se demander : «
Les efforts du pharisien pour
surpasser ses devoirs envers Dieu



comptent-ils pour rien ? Devons-nous
comprendre que c'est le péché qui
unit à Dieu ? Le pharisien ne peut
pas être pardonné pour un vol qu'il
n'a pas commis. Qu'aurait-il dû dire ?
Où est le problème ? »

Une réponse possible à cette question
se trouve dans l'introduction de Luc
à cette parabole : il s'agit d'une
histoire sur des personnes qui
méprisent les autres et se croient
justes. Mépriser les autres est
évidemment une erreur. Et il est
facile d'arriver à cette situation par
comparaison. Il peut sembler logique
que le pharisien se sente avantagé en
se comparant à un pécheur public.
Le problème ne réside pas dans ce
sentiment, mais dans la comparaison
elle-même. Le pharisien définit sa vie
en se comparant aux "autres
hommes" et, profitant des
circonstances, au publicain à côté de
lui. Dans ce processus, il y a une
erreur fondamentale. La valeur



d'une vie est celle qu'elle a aux yeux
de Dieu, et toutes les comparaisons
du monde ne sont pas capables
d'égaler, même de loin, la portée du
regard divin. Au fond, ceux qui se
comparent ne sont pas tout à fait
heureux, parce qu'ils évaluent
constamment les actions des autres
et ont besoin qu'on admire leurs
propres actions.

En méprisant le publicain devant lui,
le pharisien néglige le
commandement le plus important :
aimer Dieu et son prochain. Dans le
premier cas, parce qu'il se met à sa
place et pense pouvoir juger les
hommes ; dans le second cas, parce
qu'au lieu de regarder le publicain
avec miséricorde, il ne s'intéresse
qu'à son péché. « Nous pouvons nous
examiner intérieurement pour voir
si, nous aussi, nous jugeons
quelqu’un inférieur, jetable, même
seulement en paroles. Prions pour
demander la grâce de ne pas nous



considérer supérieurs, de ne pas
nous croire en règle, de ne pas
devenir cyniques et moqueurs »[2].

La comparaison sert à calmer la
conscience. Non pas parce qu'elle
révèle des raisons d'être serein, mais
parce qu'elle cache la lumière qui
révélerait ce qui doit être racheté. «
Le péché des pharisiens n'était pas de
ne pas voir Dieu dans le Christ, mais
de se replier volontairement sur eux-
mêmes ; de ne pas tolérer que Jésus,
qui est la lumière, leur ouvrîtles
yeux. Pareil aveuglement a des
conséquences immédiates dans nos
relations de chacun avec ses
semblables. Ce pharisien qui, se
croyant lumière, ne laisse pas Dieu
lui ouvrir les yeux, est celui-là même
qui traitera son prochain avec
orgueil et injustice »[3].

Ainsi, le pharisien est incapable de
définir pourquoi il a besoin de la
miséricorde de Dieu. Et ce n'est pas



un mince problème, car seule la
miséricorde divine peut nous
amener au but – elle peut nous
sauver – et non nos seules forces.

La question soulevée par le rejet de
la prière du pharisien est également
soulevée par d'autres paroles de
Jésus : « Je ne suis pas venu appeler
les justes, mais les pécheurs » (Mt
9,13). Mais on peut se demander :
“Qu'en est-il des justes ? Faut-il
rechercher positivement le péché
pour être appelé par Jésus ?” D'une
certaine manière, saint Paul répond
à cette question : « Allons-nous
demeurer dans le péché pour que la
grâce se multiplie ? Pas du tout !
Puisque nous sommes morts au
péché, comment pourrions-nous
vivre encore dans le péché ? » (Rm
6,1-2). Il s'agirait donc d'une
approche qui pervertit la logique de
ce que le Seigneur veut. Le péché
n'est jamais souhaitable, mais « si
nous disons que nous n'avons pas de



péché, nous nous égarons nous-
mêmes, et la vérité n'est pas en nous
» (1Jn 1,8). Et ce qui est crucial, ce
n'est pas le péché dans l'abstrait,
mais le mien dans le concret.
Autrement dit, soit je découvre mon
indigence, soit je ne m'ouvre pas à la
miséricorde de Dieu, qui seule peut
me sauver.

De ce point de vue, l'avantage du
publicain n'est pas son péché, mais la
clameur générale de son
environnement qui lui rappelle qu'il
est pécheur. Son dénuement est
évident, public, proclamé. Son seul
recours est : « Mon Dieu, aie pitié de
moi ». Le publicain nous montre la
voie à suivre : « [Agir] en personne
humble, sûr[e] uniquement d'être un
pécheur qui a besoin de pitié. Si le
pharisien ne demandait rien parce
qu'il avait déjà tout, le publicain ne
peut que mendier la miséricorde de
Dieu. Et cela est beau : mendier la
miséricorde de Dieu ! Se présentant 



les mains vides, le cœur nu et se
reconnaissant pécheur, le publicain
nous montre à tous la condition
nécessaire pour recevoir le pardon
du Seigneur. À la fin, c'est
précisément lui, si méprisé, qui
devient une icône du véritable
croyant »[4].

Le dénouement inattendu

Et enfin, quand on veut tirer les
conséquences de tout cela, vient le 
coup de théâtre, la surprise finale. Le
pharisien regarde le publicain, il le
méprise... et je m'aperçois que je
méprise le pharisien parce qu'il
méprise le publicain ! Je découvre
avec surprise que la référence à ceux
« qui étaient convaincus d’être justes
et qui méprisaient les autres » ne
s'adresse pas seulement à des
personnages d'une autre époque,
mais qu'elle a pour fonction de
mettre en garde contre une menace



concrète et continue pour celui qui
veut se mettre du côté de Dieu.

Celui qui lit régulièrement l'Évangile
est en principe vitalement plus
proche d'un pharisien que d'un
publicain. Il y a de fortes chances
qu'il ne soit pas un criminel, qu'il ne
commette pas d'outrages flagrants,
qu'il ne mène pas un style de vie
malhonnête ou contraire à l'idéal
chrétien. Il est donc très intéressant
de se rappeler que Jésus n'affronte
pas les pharisiens parce qu'il les
déteste, mais parce qu'il les aime.
L'amour infini et concret de Dieu
manifesté en Jésus-Christ n'est pas
venu sur terre pour dénoncer les
méchants par dépit. Il est venu nous
révéler la hauteur et la profondeur
d'un Amour dont nous avons grand
besoin. Et parfois, une réprimande
peut être un bon instrument pour
nous ouvrir les yeux, afin que nous
reconnaissions que nous sommes
dans le besoin devant Dieu.



Il n'y a pas lieu de penser que le
pharisien est mauvais, pervers et
dans le déni de ses misères. Il ne les
voit tout simplement pas ! Et en
contemplant cette histoire que Jésus
nous raconte, il est urgent de
demander au Seigneur de nous faire
voir nos fragilités. « Si Dieu privilégie
l'humilité, ce n'est pas pour nous
avilir : l'humilité est plutôt la
condition nécessaire pour être
relevés par Lui, afin de faire
l'expérience de la miséricorde qui
comble nos vides. Si la prière de
l’orgueilleux n'atteint pas le cœur de
Dieu, l'humilité du misérable l'ouvre
pleinement. Dieu a une faiblesse : la
faiblesse des humbles. Devant un
cœur humble, Dieu ouvre
entièrement son cœur »[5].

[1] Sillon no 635.



[2] Pape François, Homélie, 27-X-2019.

[3] Quand le Christ passe, no 71.

[4] Pape François, Audience 1-VI-2016.

[5] Ibid.

Carlos Jódar

Photo: Ben White (Unsplash)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/comme-dans-
un-film-au-dela-du-scenario/

(31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/comme-dans-un-film-au-dela-du-scenario/
https://opusdei.org/fr-ci/article/comme-dans-un-film-au-dela-du-scenario/
https://opusdei.org/fr-ci/article/comme-dans-un-film-au-dela-du-scenario/

	Comme dans un film : au-delà du scénario. La parabole du pharisien et du publicain

