
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (3) : « Tout
est à nous et tout est
à Dieu »

Tout sport exige un effort, mais
donne aussi du plaisir et ouvre
de nouvelles possibilités. Il en
va de même pour la vie
chrétienne : au milieu du
combat et de la lutte, il est
possible de s'amuser avec le
Seigneur, de grandir et
d'affronter de nouveaux défis
avec lui.

04/06/2024



« Tu es devenu(e) une création
nouvelle, tu as “revêtu le Christ”,
c’est pourquoi tu portes ce vêtement
blanc. Que tes parents et amis
t’aident, par leur parole et leur
exemple, à garder intacte cette
dignité de fils (fille) de Dieu, pour la
vie éternelle » [1]. Depuis l’Antiquité,
l’Église a pour tradition de vêtir de
blanc les nouveaux baptisés, afin
d’exprimer visiblement le désir de ne
faire qu’un avec le Christ, de le
laisser vivre en nous [2]. Le nom et le
geste même du baptême répondent
également à cette réalité précise : 
baptizein signifie immerger, car par
ce sacrement, nous entrons dans la
vie de la Trinité, comme une éponge
qui entre dans l’eau et qui, sans
cesser d’être elle-même, fait corps
avec ce nouveau milieu. Il y a donc «
une interpénétration de l’être de
Dieu et de notre être, un être
immergé dans le Dieu Trinité, Père,
Fils et Saint-Esprit, comme dans le
mariage, par exemple, deux



personnes deviennent une seule
chair, devenant une réalité nouvelle
et unique, avec un nom nouveau et
unique » [3]. Dès lors, prendre soin de
cette nouvelle vie devient une tâche
quotidienne, qui exige un combat
spirituel constant, comme l’avertit
l’Écriture : « Mon fils, si tu viens te
mettre au service du Seigneur,
prépare-toi à subir l’épreuve ; fais-toi
un cœur droit, et tiens bon ; ne t’agite
pas à l’heure de l’adversité. Attache-
toi au Seigneur, ne l’abandonne pas,
afin d’être comblé dans tes derniers
jours » (Si 2,1-3).

Point de départ : Dieu nous aime
inconditionnellement

Dans notre baptême, Dieu nous dit
qu’il nous aime tels que nous
sommes, quoi qu’il arrive. Cette
conviction est le point de départ du
voyage intérieur ; sans elle, nous
ferions fausse route, car cette course
ne consiste pas à mériter quoi que ce



soit par nous-mêmes, ni à prouver
quoi que ce soit à qui que ce soit,
mais à vivre librement, en jouissant
de l’amour de Dieu. « “Et nous, nous
avons reconnu l’amour que Dieu a
pour nous, et nous y avons cru”, écrit
saint Jean (1 Jn 4, 16). Et combien il
est nécessaire de « laisser les vérités
de notre foi pénétrer dans notre âme
et changer toute notre vie : Dieu nous
aime ! » [4].

En même temps, la grâce de Dieu ne
remplace pas l’utilisation intelligente
et persévérante de nos forces : «
Notre sanctification personnelle est
un don de Dieu ; mais l’homme ne
peut pas rester passif » [5]. Il est vrai
que, par la grâce, notre vie a une
valeur qui dépasse nos possibilités,
mais la grâce ne remplace pas la
nature : elle a besoin de travailler -
de danser ! avec elle. On pourrait
dire que dans notre vie, tout est à
nous et, en même temps, tout
appartient à Dieu. « Sur la continuité



des petits événements quotidiens,
agréables ou pénibles, prévus ou
imprévus, se déroule la série
parallèle des grâces réelles qui, à
chaque instant, nous sont offertes
[…] Peu à peu s’établira entre lui et
nous une conversation presque
ininterrompue, qui sera la véritable
vie intérieure » [6].

Il serait donc réducteur de décrire la
vie qui se déroule dans le cœur
humain uniquement avec des mots
comme « lutte » ou « combat ». Ce
qui, du point de vue des résistances
que nous rencontrons en nous et à
l’extérieur de nous, apparaît comme
une lutte, peut, dans une perspective
plus large, être décrit comme une
activité et un mouvement, comme un
dynamisme et une croissance. Ces
aspects du développement de tout
être vivant — qui incluent la lutte
contre les menaces ou les aspérités
de l'environnement comme des
moments de ce même



développement — expriment de
manière plus aboutie la richesse de
la vie spirituelle.

Regarder le paysage, pas
seulement le sol

Les alpinistes et les vététistes savent
combien il est nécessaire de se
concentrer sur l’effort et d’utiliser
son énergie avec parcimonie, c’est
pourquoi ils avancent souvent en
regardant presque uniquement le
sol. Il serait cependant dommage que
cette concentration les empêche de
profiter du panorama qui s’ouvre
autour d’eux au fur et à mesure
qu’ils avancent. Dans le combat
spirituel, il peut nous arriver
quelque chose de semblable : nous
nous concentrons trop sur le mal que
nous voulons vaincre, ou nous ne
voyons que le prix à payer pour la
réalisation d’un bien. C’est pourquoi
il est toujours bon de regarder vers le



haut pour ne pas perdre de vue tout
ce que nous gagnons en chemin.

« Ne te laisse pas vaincre par le mal,
mais sois vainqueur du mal par le
bien » (Rm 12, 21), écrit saint Paul
dans un verset que saint Josémaria
résumait parfois ainsi : « noyez le
mal dans l’abondance du bien » [7]. La
lutte chrétienne n’est pas tant une
lutte contre le péché qu’un effort
pour nourrir la vie qui nous a été
donnée depuis notre baptême. Par
exemple, si à l'occasion, nous
renonçons au meilleur pour les
autres, nous pouvons voir ce
renoncement comme une lutte
contre l’égoïsme, ou comme un
exercice pour ne pas s’attacher à
certaines choses ; mais, mieux
encore, nous pouvons le voir comme
une lutte pour élargir le cœur, pour
grandir dans l’amour, dans la
générosité, dans le détachement, et
ainsi de suite. Et ce n’est pas à cause
d’une recherche individuelle de



perfection, mais parce que, à partir
du cœur du Christ, nous voulons
vivre pour les autres.

Ces deux manières différentes
d’aborder la lutte chrétienne sont
également liées à deux manières de
formuler des résolutions
d’amélioration. En ce sens, au lieu de
proposer de « ne plus faire quelque
chose », il peut être beaucoup plus
enrichissant de regarder vers le haut,
de contempler l’horizon et d’affirmer
ce que nous voulons faire. In
omnibus respice finem, dit un adage
classique : « en toutes choses,
regardez la fin » ; ou, dans une
formulation plus contemporaine, «
commencez par le pourquoi ». Pour
vivre les yeux fixés sur le but, il est
souvent nécessaire de prendre de la
distance par rapport à la situation
concrète, de prendre le temps de
réfléchir, de partager nos
impressions avec Dieu. Alors nous
verrons mieux : nous nous rendrons



compte que ce qui est en jeu n’est pas
seulement un but immédiat, une
petite bataille concrète, mais notre
ouverture à la grâce de Dieu, au fait
que Dieu fait de nous un autre Jésus, 
alter Christus.

Lutter, c’est déjà aimer

« Petits enfants, n’aimons pas en
paroles ni par des discours, mais par
des actes et en vérité » (1 Jn 3, 18).
Personne ne se sent vraiment aimé
lorsque l’amour, affirmé par toutes
sortes de déclarations et de
promesses, est ensuite démenti par
les actes. C’est pourquoi, dans
chacune de nos décisions, nous
répondons à la question de Jésus à
Pierre : « M’aimes-tu ? » (Jn 21,16) La
vie chrétienne, écrivait le prélat de
l’Opus Dei, est « une réponse libre,
pleine d’initiative et de disponibilité,
à cette question du Seigneur » [8].
Chaque fois que nous surmontons
notre égoïsme, chaque fois que nous



nous efforçons de grandir dans telle
ou telle vertu qui nous permettra de
mieux servir, chaque fois que nous
choisissons l’humilité plutôt que le
désir de nous affirmer par rapport
aux autres, nous disons à Dieu, sans
paroles : je t’aime encore plus.

« Voici notre destin sur terre : lutter
par amour jusqu’au dernier moment
», écrivait saint Josémaria en faisant
le point à la fin de l’année [9]. Lutter
par amour, c’est bien plus que
d’ajouter à la lutte, de l’extérieur, un
motif d’amour : « tandis que tu
parlais à Notre Seigneur dans ta
prière, tu as compris avec tellement
plus de clarté que lutte est synonyme
d’Amour, et tu Lui as demandé un
Amour plus grand » [10]. Le combat
spirituel est plus nécessaire que la
victoire car « Tant qu’il y a lutte, lutte
ascétique, il y a vie intérieure » [11].
C’est ce que le Seigneur nous
demande : la volonté de vouloir
l’aimer par des actes, dans les petites



choses de chaque jour. Et ce qui
transforme la lutte en amour, c’est le
but de la lutte : pourquoi je me bats
et pour qui je me bats. Ces réponses
façonnent la lutte elle-même, elles
deviennent la base même de son
développement.

En lisant les vies des saints, nous
pouvons en venir à imaginer le
combat spirituel comme la lutte de
héros qui se poussent à la limite,
affrontant des tâches difficiles,
exigeant une grande force intérieure,
un courage hors du commun. Dans
ce cas, « le saint ferait une sorte de
“gymnastique” de sainteté, quelque
chose que les personnes normales ne
réussissent pas à faire » [12] Mais cette
impression ne saisit pas l’essence du
secret des saints : ce qui compte à la
fin - et à chaque moment du chemin -
c’est l’amour, la charité, qui vient de
Dieu. « Même le martyr reçoit sa
grandeur non pas d’un acte de force,
mais surtout d’une action héroïque



de merveilleuse charité. Les trois
siècles de persécution de l’Église
primitive ont certainement été des
temps de courage, de force morale
héroïque, mais ils ont été encore plus
des temps d’amour ardent de Dieu » 
[13].

Comme un sport

Où est-il préférable de « commencer
et recommencer" » [14]? Sur quel front
de l’âme cette lutte doit-elle
commencer ? La réponse varie d’une
personne à l’autre, mais un bon
indice peut être de détecter quel est
notre défaut le plus récurrent, en
gardant à l’esprit qu’il s’agit
généralement de quelque chose qui
est étroitement lié à notre façon
d’être. Par exemple, si nous sommes
de tempérament très fort, cette façon
d’être peut souvent dégénérer en
brusquerie ; ou si notre
caractéristique personnelle est la
gentillesse, le principal défaut peut



être la nonchalance ou un esprit
chétif. La lutte visera à exclure
d’abord tout ce qui est contraire à
l’amour de Dieu — c’est-à-dire le
péché mortel — puis ce qui empêche
notre cœur de s’ouvrir au Seigneur et
aux autres — c’est-à-dire les péchés
véniels — et, enfin et toujours, aussi
les fautes d’amour, la médiocrité.
Tout un programme de vie que saint
Nicolas de Flue a condensé en
quelques vers : « Mon Seigneur et
mon Dieu, éloigne de moi tout ce qui
me sépare de toi. Mon Seigneur et
mon Dieu, donne-moi tout ce qui me
rapproche de toi. Mon Seigneur et
mon Dieu, délivre-moi de moi-même,
afin que je me donne entièrement à
toi » [15].

Saint Josémaria aimait comparer
cette lutte à un sport : « La lutte
ascétique n’a donc rien de négatif,
d’odieux. C’est une affirmation
joyeuse, un sport ! » [16]. Tout sport
exige un effort, mais il génère un



espace de plaisir : par l’interaction
avec les autres, par les nouvelles
expériences, par la joie du
dépassement de soi… De la même
manière, avec un peu
d’entraînement, nous pouvons
commencer à nous amuser avec le
Seigneur au milieu de la lutte
spirituelle. Ainsi, nous verrons dans
les difficultés objectives non
seulement des obstacles, mais aussi
des occasions de développer notre
vie en Dieu. Si nous acceptons les
difficultés comme un défi, elles nous
dérangeront beaucoup moins. Cela
changera également notre regard sur
les personnes qui nous entourent, en
particulier celles avec lesquelles
nous avons moins d’affinités : « Ne
dis pas : cette personne me pèse. —
Pense : cette personne me sanctifie » 
[17].

La constance est un facteur clé de
l’entraînement sportif. Les grandes
victoires ne s’obtiennent pas en un



seul jour. Il faut parfois plusieurs
tentatives. « L’athlète insiste, le bon
athlète passe beaucoup de temps à
s’entraîner, à se préparer. S’il s’agit
de sauter, il essaie encore et encore » 
[18]. Les petits pas, avec ténacité et
persévérance, finissent par mener au
succès. En ce sens, il est souvent plus
efficace de prendre de petites
résolutions concrètes, de les vivre
avec constance, que de prendre de
grandes résolutions que l’on laissera
souvent sans suite. De plus, dans les
combats de l’âme, il faut compter
avec le temps, commencer et
recommencer, reprendre les
résolutions avec humilité et
créativité, aussi souvent que
nécessaire. Une réponse d’amour se
fait discrètement tout au long de la
vie.

Comme dans le sport, dans la vie
spirituelle, les défaites font aussi
partie du jeu. Mais de même « qu’il y
aura de la joie dans le ciel pour un



seul pécheur qui se convertit, plus
que pour quatre-vingt-dix-neuf justes
qui n’ont pas besoin de conversion
» (Lc 15, 7), de même nous pouvons
penser qu’avec chacune de nos
petites victoires, ou avec chacun de
nos « recommencements », le
Seigneur se réjouit plus qu’avec tout
ce que nous faisons déjà bien. Même
si nous avons encore beaucoup à
faire, nous ne devons pas nous
contenter de continuer après une
victoire. Les victoires se savourent :
chaque pas en avant est un moment
pour remercier Dieu, pour puiser de
nouvelles forces. N’oublions pas non
plus que nous ne sommes pas seuls
dans notre lutte. Comme les athlètes,
nous avons autour de nous des
personnes placées par Dieu, qui nous
aident à nous entraîner et à vaincre.
Nous pouvons compter sur nos frères
et sœurs dans la foi, sur leurs prières
et leur soutien ; sur ceux qui nous
ont précédés et qui nous aident



depuis le ciel ; sur notre ange gardien
et sur Sainte Marie.

[1]. Rituel pour le baptême des petits
enfants.

[2]. Cf. Rm 13, 14 ; Ga 2, 20.

[3]. Benoît XVI, Lectio divina, 11 juin
2012.

[4] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 144.

[5]. Ibid., n° 176.

[6]. R. Garrigou-Lagrange, Les trois
âges de la vie intérieure, vol. I.

[7]. Saint Josémaria, Sillon, n° 864.

[8]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018, n° 5.



[9]. Saint Josémaria, Dialogue avec le
Seigneur, n° 83.

[10]. Sillon, n° 158.

[11]. Saint Josémaria, Chemin de Croix,
3ème station, n° 2.

[12]. J. Ratzinger, Laisser agir Dieu
(L’Osservatore Romano, 6 octobre
2002, disponible dans
www.opusdei.org).

[13]. R. Garrigou Lagrange, Les trois
âges de la vie intérieure, vol. I.

[14]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une méditation (AGP, P10, n° 25).

[15]. Cette prière se trouve, par
exemple, intégrée dans la prière
prononcée par saint Jean-Paul II sur
la tombe du saint, le 14 juin 1984.
Saint Josémaria a prié avec des mots
similaires : (cf. A. Vázquez de Prada, 
Le fondateur de l’Opus Dei, vol. 3),

[16]. Forge, n°169.



[17]. Chemin, n° 174.

[18]. Dialogue avec le Seigneur, n° 32.

Maria Schörghuber

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ci/article/combat-

proximite-mission-3-tout-est-a-nous-et-
tout-est-a-dieu/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/combat-proximite-mission-3-tout-est-a-nous-et-tout-est-a-dieu/
https://opusdei.org/fr-ci/article/combat-proximite-mission-3-tout-est-a-nous-et-tout-est-a-dieu/
https://opusdei.org/fr-ci/article/combat-proximite-mission-3-tout-est-a-nous-et-tout-est-a-dieu/
https://opusdei.org/fr-ci/article/combat-proximite-mission-3-tout-est-a-nous-et-tout-est-a-dieu/

	Combat, proximité, mission (3) : « Tout est à nous et tout est à Dieu »

