
opusdei.org

Cohérence :
construire l'ordre
intérieur

La capacité à concilier une
activité intense avec l’ordre et
la paix intérieurs est une des
caractéristiques d’une
personnalité mûre.

08/07/2016

Lorsque saint Augustin, déjà âgé,
écrivait « pax omnium rerum
tranquillitas ordinis, la paix de toutes
choses est la tranquillité de l’ordre
»[1], il faisait part de l’expérience de



quelqu’un qui, depuis des années,
avait été constamment sollicité par
toute sorte de tâches : le
gouvernement pastoral de la portion
du Peuple de Dieu qui lui était
confiée ; sa prédication abondante ;
les défis d’une époque agitée, en
proie aux changements sociaux et
culturels. Ce n’est donc pas un
aphorisme écrit dans le calme
paisible d’une retraite, mais un texte
rédigé dans l'agitation de la vie de
tous les jours, avec ses imprévus et
ses va-et-vient. La cohérence de ce
saint était une conquête
quotidienne ; avec le passage du
temps, ses efforts pour « corriger le
tir » affermissaient de plus en plus
son caractère.

La capacité à concilier une activité
intense avec l’ordre et la paix
intérieurs est d’ailleurs une des
caractéristiques d’une personnalité
mûre. Parvenir à cet équilibre
implique un certain effort : saint



Josémaria évoquait lui aussi sa lutte
dans ce domaine. Je voudrais te voir
dans ma soutane !, disait-il à
quelqu’un qui lui parlait de ses
difficultés pour suivre sa formation,
en raison de son travail. Moi aussi,
j’ai des emplois multiples. C’est sur ce
désordre que nous devons construire
l’ordre[2].

L’ordre, la cohérence de notre vie, est
un trésor que nous amassons, pièce
par pièce, dans la bataille de tous les
jours : Cet effort pour donner la
priorité au travail le moins agréable,
mais le plus urgent […], cette
persévérance dans l’accomplissement
du devoir alors qu’il serait si facile de
l’abandonner, cette volonté de ne pas
remettre au lendemain ce que l’on doit
terminer le jour même ; et tout cela
pour faire plaisir à Dieu notre Père !
[3]

La maîtrise de soi



Cette bataille sereine ne concerne
pas simplement les objets que nous
utilisons ou les tâches qui
remplissent nos journées, mais elle
touche aussi notre cœur. Sans ce
battement intérieur, l’ordre ne serait
qu’une simple gestion du temps,
«une optimisation des processus»,
une efficacité technique, non un
signe de véritable maturité
chrétienne. La cohérence du chrétien
se construit au fil d’un flux
ininterrompu, de l'intérieur vers
l'extérieur et de l'extérieur vers
l'intérieur ; elle grandit avec la
maîtrise de soi, l’ordre dans l’activité
extérieure, le recueillement intérieur
et la prudence.

Nous connaissons les obstacles pour
parvenir à cette harmonie intérieure.
Tout en étant attirés par une vie
pleinement chrétienne, nous
trouvons souvent en nous des
tendances contrastées, voire
opposées. Saint Paul l’a exprimé avec



force : Je trouve donc cette loi en
moi : quand je veux faire le bien,
c’est le mal qui se présente à moi.
Car je prends plaisir à la loi de
Dieu, selon l’homme intérieur ;
mais je vois dans mes membres
une autre loi qui lutte contre la loi
de ma conscience et qui me rend
captif de la loi du péché qui est
dans mes membres[4]. Nous
ressentons une chose et nous en
voulons une autre, bien conscients
d’être partagés entre ce qui nous
attire et ce que nous devons faire,
tant et si bien que notre vue pourrait
parfois s’en trouver obscurcie.

Nous pourrions même en arriver à
penser que, finalement, ce n’est pas
si grave d’être un peu incohérent.
Idée qui trahirait un amour hésitant.

Pourtant, l’éloge que notre Seigneur
a fait de Nathanaël semble retentir
encore avec force. Voici vraiment
un Israélite en qui il n’y a nul



artifice[5]. Celui qui essaie de se
conduire en accord avec la voix de
Dieu entendue dans sa conscience
inspire spontanément un grand
respect : les personnes d’une seule
pièce attirent, car elles sont
authentiques. En revanche, la double
vie, les compensations, fussent-elles
petites, le manque de sincérité,
assombrissent le visage de l’âme.

Sachant que nous sommes tous
exposés à ces petites déviations, il
nous reste à être simples et à corriger
le cap sans nous lasser ; nous
éviterons ainsi le risque de finir à la
dérive au grand large de la vie.

Pour jouer la mélodie de Dieu

Pour mettre de l’ordre en nous, il ne
suffit pas que l’intelligence « maîtrise
» l’imagination et canalise la force de
nos sentiments et de nos affections ;
elle doit découvrir aussi tout ce que
ces compagnons du voyage peuvent
et veulent lui dire. Autrement dit,



nous ne pouvons pas corriger
d’éventuelles dissonances en
supprimant une des lignes
mélodiques, car Dieu nous a faits
polyphoniques. La maîtrise de soi, ou
tempérance, -selon la terminologie
classique-, ne veut pas dire froideur
cérébrale. Dieu veut pour nous un
cœur grand, fort et tendre, affectueux
et délicat[6].

Le cœur nous permet de jouer une
belle musique pour le Seigneur. Si
nous voulons bien jouer notre
morceau, il nous faut trouver le ton
juste, de même que l’on accorde les
instruments pour jouer la bonne
note. Il s’agit d’éduquer les
mouvements affectifs, de développer
une sensibilité envers tout ce qui est
authentiquement bon, c’est-à-dire en
parfaite correspondance avec notre
être personnel, dans toutes ses
dimensions. Les sentiments donnent
de la couleur à notre vie et
permettent de percevoir les nuances



de tout ce qui se produit autour de
nous. Cependant, de même qu’un
tableau saturé de couleurs mal
combinées est déplaisant, ou que le
son d’un instrument mal accordé
peut être désagréable, de même, le
cœur qui se laisse aller au va-et-vient
sentimental fragilise l’harmonie de
notre personnalité et menace nos
rapports avec les autres, parfois
profondément.

Saint Josémaria conseillait de sceller
son cœur avec sept verrous[7]. Il
l’expliquait ainsi lors d’une réunion : 
Ferme-le avec les sept verrous que je
recommande : un pour chaque péché
capital. Mais ne manque pas de
cœur[8]. L’expérience accumulée au
long des siècles, y compris dans les
endroits où le christianisme n’est pas
encore arrivé, montre que les
affections et les instincts non
contrôlés peuvent nous emporter,
comme la crue d’un fleuve sème la
destruction là où elle passe. Il ne



s’agit pas de supprimer le flux, mais
de faire comme les ingénieurs :
canaliser les eaux qui dévalent des
torrents des montagnes pour faire
tourner les turbines et produire de
l’électricité. Alors que ce courant
aurait pu saccager les arbres et les
maisons, tout le monde peut en
profiter, s’il est maîtrisé, pour
éclairer et chauffer sa maison et
vivre tranquille. Si habituellement
notre esprit n’arrive pas à diriger les
forces instinctives et affectives de
notre nature, nous ne trouverons pas
la paix ni le calme, et nous ne
pourrons pas avoir de vie intérieure.

Prendre les rênes de notre journée

La maîtrise de soi demande un effort
important pour surmonter la
paresse : un virus silencieux mais
efficace pouvant nous paralyser petit
à petit, si nous ne le contrôlons pas.
La paresse grandit chez celui qui n’a
pas d’orientation précise ou qui, tout



en ayant une, ne la suit pas. Ne
confonds pas la sérénité avec la
paresse, avec l’abandon, avec le
retard dans la prise de décisions ou
l’étude des problèmes[9]. Avoir la tête
à ce que nous faisons, éviter de fuir
devant ce qui suppose un certain
effort, ne pas reporter à plus tard ce
que nous pouvons faire maintenant…
autant de bonnes habitudes qui
forgent une personnalité souple,
forte et sereine.

À l’opposé, l’activisme débridé
représente un autre danger. Mon fils
n’entreprends pas beaucoup
d’affaires ; si tu les multiplies, tu
ne t’en tireras pas indemne ; même
en courant, tu n’arriveras pas et tu
ne pourras échapper par la
fuite[10]. Maturité de la personnalité
veut dire ici pondération, ordre dans
l’activité. Pour éviter que la vie ne
nous emporte avec ses sollicitations
continuelles, il vaut mieux prendre
l’initiative et aborder nos activités au



moment le plus adéquat. Ce qui
revient à planifier sans rigidité, mais
en donnant la priorité à ce qui doit
être fait en premier, et non pas à ce
qui surgit à la dernière minute. Ainsi,
nous ne laisserons pas l’urgence
prendre le pas sur ce qui est
important. Il ne s’agit pas de tout
programmer, mais d’éviter que
l’improvisation ne nous fasse perdre
du temps, nous limitant à parer à
tout ce qui surgit tout au long de la
journée. Il faut un peu d’ordre,
parce que nous n’avons pas le
temps de tout faire tout de
suite[11].

Il est possible de prévoir certains
moments clé de la journée : les
heures du coucher et du lever, celles
que nous réservons exclusivement à
Dieu, les heures de travail ou des
repas… Viendra ensuite l’effort pour
bien faire ce que nous devons faire,
en cherchant le meilleur rendement
possible, avec attention et perfection,



c’est-à-dire avec amour. Remplis le
petit devoir de chaque instant : fais ce
que tu dois et sois à ce que tu fais[12].
En fin de compte, il s’agit d’un
programme de sanctification qui ne
nous étouffe pas parce qu’il vise un
but grandiose : réjouir Dieu et les
autres. Par ailleurs, le même amour
qui nous incite à respecter un
horaire nous fera comprendre dans
quels cas cet horaire doit « sauter »,
car le bien des autres l’exige ou pour
bien d’autres motifs, clairs pour celui
qui vit face à Dieu.

Cultiver l’espace intérieur

L’intériorité est le centre vital de la
personne, ce qui fait que ses forces,
ses qualités, ses dispositions
personnelles et ses actions
constituent une unité. Celui qui est
capable de vivre en lui-même, de
recueillir ses sens et ses puissances
jusqu’à trouver le repos de l’âme,
celui-là se forge une personnalité



plus riche, plus à même de relations
et de dialogue. « Le silence fait partie
intégrante de la communication et
sans lui aucune parole riche de sens
ne peut exister. [13] »

Pour ne pas se limiter à surnager à la
surface de la vie, il faut consacrer du
temps à réfléchir sur tout ce qui nous
est arrivé, ce que nous avons lu, ce
que les autres nous ont dit et,
surtout, aux lumières reçues de Dieu.
La réflexion élargit et enrichit notre
espace intérieur et nous aide à
intégrer les différentes facettes de
notre vie — travail, relations sociales,
loisirs, etc. — dans le projet de vie
chrétienne que nous menons à bien,
guidés par le Seigneur. Cet habitus
demande de pénétrer à l’intérieur de
notre âme, en surmontant la hâte,
l’impatience et la dispersion. Ainsi
s’ouvre un espace de méditation en
la présence de Dieu.



« Qui d’entre nous, le soir, avant de
finir la journée, resté seul dans le
silence, ne se pose pas la question :
qu’est-il advenu aujourd’hui dans
mon cœur ? Que s’est-il passé ?
Quelles sont les choses qui sont
passées à travers mon cœur ? [14] »

Cet apaisement de l’esprit s’obtient
en coupant avec les tensions de la
vie, en arrêtant les sollicitations des
affaires en cours et de l’imagination,
en freinant le rythme de la vie
extérieure et en essayant de nous
taire, aussi bien intérieurement
qu’extérieurement. Nos
connaissances et nos expériences
gagnent ainsi en profondeur, nous
apprenons à nous étonner, à
contempler, à savourer les biens de
l’esprit, à écouter Dieu. Grâce à cette
richesse intérieure, nous pouvons
jouir davantage de la
communication avec les autres,
lorsque nous sortons de nous-
mêmes. En effet, nous avons quelque



chose de personnel, un peu de nous-
mêmes, à leur apporter.

Dans le silence, nous écouterons
mieux la voix du Seigneur. Quand
Dieu a voulu passer devant Élie sur
le mont Horeb, la Sainte Écriture
nous dit qu’il n’était pas dans la
violence d’un ouragan qui fendait les
rochers, ni dans l’épouvante d’un
tremblement de terre, ni dans le feu
qui le suivit, mais dans un silence
subtil [15]. Se taire, c’est beau ; ce
n’est pas un vide, mais une vie
authentique et pleine, pourvu que
cela permette d’engager un dialogue
intime avec Dieu. "Un fil sonore de
silence : c’est ainsi qu’on approche le
Seigneur, avec cette sonorité du
silence qui est propre à l’amour." [16]

La sagesse du cœur

Un cœur sage est proclamé
intelligent[17]. La capacité de
recueillement nous permet d’asseoir
de plus en plus profondément les



motifs qui guident notre vie. La
cohérence mûrit comme un fruit au
soleil et la liqueur de la sagesse se
déverse sur nous et nous aide à voir
juste dans nos décisions.

Il n’est pas toujours nécessaire de
donner une réponse immédiate aux
questions qui se posent à nous. La
prudence amènera souvent à bien
s’informer avant de juger ou de
prendre une décision. Souvent, en
effet, les choses ne sont pas telles
qu’elles apparaissent à première vue.
Une personne mûre se caractérise
par l’étude attentive des affaires, par
l’appel aux expériences du passé
dans des situations semblables, par
la demande de conseil auprès de
ceux qui sont en mesure de le
donner. Et, plus encore, par quelque
chose de tout à fait naturel chez le
chrétien, presque un réflexe : en
demandant conseil à Dieu. Ne
prends aucune décision, sans
t’attarder à considérer la question



en présence de Dieu[18]. Il est alors
plus facile de juger la situation avec
pondération, sans céder à la légèreté,
à la commodité, au poids de la vie
passée ou à la pression du milieu. Il
est aussi plus facile d’avoir le
courage de prendre une décision,
sachant que toute décision comporte
un risque, et de la mettre en pratique
sans atermoiement, prêts à rectifier
si nous nous rendons compte plus
tard que nous nous sommes trompés.

En définitive, la cohérence
chrétienne, fruit d’une intériorité
sagement cultivée, nous met en
conditions de nous vouer à un idéal
et de le poursuivre avec
persévérance. Donne-moi la grâce
d’abandonner tout ce qui touche à ma
personne. Je ne dois pas avoir d’autres
préoccupations que ta Gloire..., en un
mot ton Amour. — Tout par Amour !
[19]



D’après José Benito Cabaniña – Carlos
Ayxelà

[1]. Saint Augustin, De civitate Dei
XIX, 13.1.

[2]. Saint Josémaria, Dos meses de
catequesis, vol. II, p. 551.

[3]. Amis de Dieu, n° 67.

[4]. Rm 7, 21-23.

[5]. Jn 1, 47.

[6]. Amis de Dieu, n° 177.

[7]. Chemin, nos 161, 188.

[8]. Notes prises lors d’une réunion,
Santiago du Chili, 30 juin 1974. Ces
péchés « sont appelés capitaux parce
qu’ils sont générateurs d’autres
péchés, d’autres vices. Ce sont
l’orgueil, l’avarice, l’envie, la colère,



l’impureté, la gourmandise, la
paresse ou acédie » (Catéchisme de
l’Église Catholique, n° 1866).

[9]. Forge, n° 467.

[10]. Si 11, 10.

[11]. Saint Josémaria, Instruction 31
mai 1936, n° 41, note 61.

[12]. Chemin, n° 815.

[13]. Benoît XVI, Message pour la
46ème Journée mondiale des
Communications sociales, 24 janvier
2012.

[14]. Pape François, Méditation
matinale en la chapelle de la maison
Sainte-Marthe, 10 octobre 2014.

[15]. Cf. 1 R 19, 11-13.

[16]. Pape François, Méditation
matinale en la chapelle de la maison
Sainte-Marthe, 12 décembre 2013.



[17]. Pr 16, 21.

[18]. Chemin, n° 266.

[19]. Forge, n° 247.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/coherence-
construire-lordre-interieur/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/coherence-construire-lordre-interieur/
https://opusdei.org/fr-ci/article/coherence-construire-lordre-interieur/
https://opusdei.org/fr-ci/article/coherence-construire-lordre-interieur/

	Cohérence : construire l'ordre intérieur

