opusdei.org

Chercher Dieu au
travail

Jean-Paul 1ler, élu pape le 26
aolt 1978, toucha tres vite le
coeur de tous. Mort, le 28
septembre 1975, apres un
pontificat d’a peine trente trois
jours, il est devenu le « pape au
sourire ». Quelques mois avant
son élection, dans un article
pour le journal de son diocese
‘Il Gazettino di Venezia’ il avait
fait cette petite analyse de
I’enseignement de saint
Josémaria



25/08/2010

Jean-Paul 1er, élu pape le 26 aout
1978, toucha tres vite le coeur de
tous. Mort, le 28 septembre 1975,
apres un pontificat d’a peine
trente trois jours, il est devenu le «
pape au sourire ». Quelques mois
avant son élection, dans un article
pour le journal de son diocese Il
Gazettino di Venezia il avait fait
cette petite analyse de
I’enseignement de saint Josémaria.

En 1941, I'espagnol Victor Garcia Hoz
s'était entendu dire apres s'étre
confessé : « Dieu vous appelle sur les
sentiers de la contemplation ». Il n'en
revenait pas. Il avait toujours
entendu dire que la « contemplation
» était l'affaire des saints engagés
dans la vie mystique, un sommet
seulement a la portée de quelques
élus qui le plus souvent se retiraient



du monde. « Et moi, écrit Garcia Hoz,
j'étais alors marié, j'avais déja deux
ou trois enfants et l'espoir -devenu
ensuite réalité- d'en avoir d'autres ;
et je devais travailler pour assurer
I'avenir de la famille ».

Qui était donc ce confesseur
révolutionnaire, qui sautait a pieds
joints par-dessus les barrieres
traditionnelles en indiquant des
objectifs mystiques aux gens mariés
eux-mémes ? C'était Josemaria
Escriva de Balaguer, un prétre
espagnol décédé a Rome en 1975 a
I'age de 73 ans. Il est surtout connu
comme fondateur de I'Opus Dei,
association répandue dans le monde
entier, dont les journaux s'occupent
souvent mais avec de nombreuses
imprécisions. Ce que sont et ce que
font en réalité les membres de I'Opus
Dei, le Fondateur lui-méme 1'a dit : «
nous sommes -déclarait-il en 1967-
un léger pourcentage de prétres qui,
avant leur ordination, exercaient une



profession ou un métier laics ; un
grand nombre de prétres séculiers
issus de multiples diocéses répartis
dans le monde ; une grande foule
enfin, composée d'’hommes et de
femmes-de diverses nations, de
diverses langues, de diverses races-
qui vivent de leur travail
professionnel, des gens mariés pour
la plupart, mais aussi de nombreux
célibataires, qui travaillent avec
leurs concitoyens a la tache sérieuse
de rendre la société temporelle plus
humaine et plus juste ; qui
participent a la noble bataille des
activités quotidiennes en assumant
leurs responsabilités personnelles et
qui connaissent, dans le coude a
coude avec les autres hommes, les
succes et les échecs en essayant
d'accomplir leur devoir et d'exercer
leurs droits sociaux et civiques. Et
tout cela avec naturel, comme tout
chrétien conscient, sans la mentalité
d'’hommes a part, fondus dans la
masse de leurs collegues, tout en



s'efforcant de capter les lueurs
divines que réverbérent les réalités
les plus banales ».

En termes plus pauvres, les « réalités
banales » sont le travail que nous
avons a faire tous les jours ; les «
lueurs divines » sont la vie sainte que
nous avons a mener. Escriva de
Balaguer a dit continuellement, en
s'appuyant sur I'Evangile : le Christ
n'attend pas seulement de nous un
peu de bonté, mais beaucoup de
bonté. Il veut cependant que nous en
fassions preuve non pas a travers des
actions extraordinaires mais a
travers des actions ordinaires ; c'est
la fagon de les réaliser qui ne doit
pas étre commune. La, en pleine rue,
au bureau, a l'usine, on devient saint,
a condition d'accomplir son propre
devoir avec compétence, par amour
de Dieu et dans la joie, de sorte que le
travail quotidien devienne non pas le
« tragique quotidien » mais plutét le
« sourire quotidien ».



Ce sont des choses semblables
qu'avait enseignées saint Frangois de
Sales presque trois cents ans
auparavant. En chaire un
prédicateur avait alors publiquement
voué aux flammes le livre dans
lequel le saint expliquait que, sous
certaines conditions, le bal peut étre
licite et ou il allait méme jusqu'a «
I'honnéteté du lit matrimonial ».
Escriva de Balaguer va cependant a
bien des égards, plus loin que
Francois de Sales. Ce dernier préche
aussi la sainteté pour tous, mais il
semble n'enseigner qu'une «
spiritualité des laics », alors
qu'Escriva veut une « spiritualité
laique ». Francois en effet suggere
presque toujours aux laics les mémes
moyens que ceux qu'emploient les
religieux, avec les ajoutements
opportuns. Escriva, lui, est plus
radical : il parle carrément de «
matérialiser » -dans le bon sens- la
sanctification. Pour lui c'est le travail



matériel lui-méme qui doit se
transformer en priére et en sainteté.

Le légendaire baron de Minchausen
avait écrit une fable sur un liévre «
monstrum », muni d'une double série
de pattes : quatre sous le ventre et
quatre sur le dos. Poursuivi par les
lévriers et se sentant presque rejoint,
il se retournait et continuait sa
course avec les autres pattes. Le
Fondateur de I'Opus Dei considérait
comme « monstrum » la vie des
chrétiens qui voudraient une double
série d'actions : I'une faite de priéres,
pour Dieu, et l'autre faite de travail,
de loisirs, de vie familiale, pour soi-
méme. Non dit Escriva, la vie est
unique, elle doit étre sanctifiée en
bloc. Voila pourquoi il parle d'une
spiritualité « matérialisée ».

Et il parle aussi d'un «
anticléricalisme » juste et nécessaire,
en ce sens que les laics ne doivent
pas emprunter des méthodes et des



métiers aux prétres et aux religieux
et réciproquement. Je pense qu'il a
hérité cet « anticléricalisme » de ses
parents, et spécialement de son pere,
un honnéte homme tres intégre, trées
travailleur, chrétien convainvu, tres
amoureux de sa femme et toujours
souriant : « Je me souviens de lui
comme de quelqu'un toujours serein
-a écrit son fils- ; c'est a lui que je dois
ma vocation... ; voila pourquoi je suis
'‘paternaliste’ ». Une autre poussée «
anticléricale » qui est probablement
venue des recherches qu'il avait
faites pour sa these de doctorat en
Droit Canon, sur le monastere de Las
Huelgas prés de Burgos. Son abbesse
en était en méme temps dame,
supérieure, preélat, gouverneur
temporel du monastere, de I'hopital,
des couvents, églises et villages qui
en dépendaient, avec une juridiction
et des pouvoirs royaux et quasi-
épiscopaux. Un autre « monstrum » a
cause des charges multiples,
rajoutées et surajoutées. Ainsi



amassées, ces taches ne pouvaient
étre -comme le voulait Escriva- des
travaux de Dieu. Car, disait-il,
comment le travail pourrait-il étre un
travail « de Dieu » s'il est mal fait,
vite fait et sans compétence ? Un
macon, un architecte, un médecin,
un enseignant, pourrait-il étre saint
s'll n'est pas également, dans la
mesure de ses moyens, un bon
macon, un bon architecte, un bon
médecin, un bon enseignant ? Dans
le méme genre d'idées, Gilson
écrivait en 1949 : « On dit que ce fut
la foi qui a construit les cathédrales
du moyen age ; d'accord... mais ce fut
aussi la géométrie ». Foi et géométrie,
foi et travail réalisées avec
compétence vont de pair, pour
Escriva : ce sont les deux ailes de la
sainteté.

Francois de Sales avait confié sa
théorie aux livres. Escriva en fit
autant, en utilisant des fractions de
son temps. Si une idée ou une phrase



significative lui venait a 1'esprit,
alors, tout en continuant peut-étre la
conversation en cours, il sortait son
agenda de sa poche et y écrivait
rapidement un mot, une demi-ligne,
qu'il utilisait plus tard dans un livre.
Outre ses livres, trés répandus, il
consacra une activité tres tenace a
I'expansion de son grand projet de
spiritualité, et il organisa
I'association Opus Dei. « Donnez un
clou a un aragonais, dit le proverbe,
et il I'enfoncera avec sa téte ». Eh
bien, « moi, je suis aragonais, a-t-il
écrit ; il faut étre tenace ». Il ne
perdait pas une minute de son
temps. En Espagne, avant, pendant et
apres la guerre civile, il passait des
cours dispensés aux étudiants a faire
la cuisine, a nettoyer les sols, a
refaire les lits et a assister les
malades. « J'ai sur la conscience -et je
le dis avec orgueil- des milliers
d'heures consacrées a confesser des
enfants dans les quartiers pauvres de
Madrid. IIs venaient a moi tout



morveux, et il fallait commencer a
leur nettoyer le nez pour nettoyer
ensuite ces pauvres ames ». C'est ce
qu'il a écrit, montrant ainsi qu'il
avait vraiment le « sourire quotidien
». Il a également écrit : « J'allais me
coucher mort de fatigue. Lorsque je
me levais, toujours fatigué, le matin,
je me disais :'Josemaria, avant le
diner, tu t'accorderas une petite
sieste'. Mais dés que j'étais dans la
rue, en contemplant le panorama des
taches qui m'attendaient pendant
cette journée, j'ajoutais : 'Josemaria,
je t'ai trompé encore une fois' ».

Son grand travail, cependant, a été
de fonder et de suivre 1'Opus Dei. Le
nom est arrivé par hasard. « Il faut
aller de 'avant : c'est une ce uvre de
Dieu », lui dit un jour quelqu'un. «
Voila le nom qu'il faut, pensa-t-il, une
ce uvre qui n'est pas a moi mais a
Dieu, Opus Dei ». Cette ce uvre, il I'a
vue grandir sous ses yeux et
s'étendre a tous les continents : c'est



alors qu'il entreprit ses voyages
intercontinentaux pou de nouvelles
fondations et pour faire des
conférences. L'extension, le nombre
et la qualité des membres de 1'Opus
Dei ont fait penser a je ne sais quelles
obéissance aveugle et grégaire. La
vérité est autre : il n'y a que le desir
de faire des saints, mais dans la joie,
avec un esprit de service et une
grande liberté.

« Nous sommes ce cumeénique, tres
Saint Pére, mais nous n'avons pas
appris I'ce cuménisme de Votre
Sainteté », s'est permis de dire un
jour Escriva su Pape Jean. Celui-ci
avait souri : il savait que depuis 1950
I'Opus Dei avait recu de Pie XII
I'autorisation d'accueillir comme
membres coopérateurs les non
catholiques et les non-chrétien.

Quand il était étudiant, Escriva
fumait. En rentrant au séminaire il
fit cadeau de ses pipes et de son



tabac au concierge et il ne fuma plus.
Mais le jour de 'ordination des trois
premiers prétres de 1'Opus Deli, il leur
dit : «Je ne fume pas et vous non

plus : Alvaro, il faut que tu
commences a fumer... je désire que
ceux qui viendront apres ne se
sentent pas contraints et qu'ils
fument s'ils en ont envie». L'Opus Dei
se contente d'aider ses membres a
faire des choix libres et responsables,
également en politique. Il peut
arriver qu'un de ses membres
recoive une charge importante. Dans
ce cas c'est son affaire, non celle de
I'Opus Dei. Lorsque, en 1957, une
haute personnalité présenta ses
félicitations a Escriva, parce qu'un de
ses fils avait été nommeé ministre en
Espagne, il eut droit a cette réponse
plutot seche : «Que m'importe qu'il
soit ministre ou balayeur ? Ce qui
compte, c'est qu'il se sanctifie avec
son travail». Dans cette réponse il y a
tout Escriva et tout 1'esprit de 1'Opus
Dei : que chacun se sanctifie avec son



travail, de ministre peut-étre, s'il a
été placé a ce poste. Qu'il se sanctifie
vraiment. Le reste importe peu.

Traduit de I’'italien par Le Devoir,
Montréal, Canada, 19 octobre 1978

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ci/article/chercher-dieu-
au-travail/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/fr-ci/article/chercher-dieu-au-travail/
https://opusdei.org/fr-ci/article/chercher-dieu-au-travail/
https://opusdei.org/fr-ci/article/chercher-dieu-au-travail/

	Chercher Dieu au travail

