
opusdei.org

« C’est ta face,
Seigneur, que je
cherche » : la foi en
un Dieu personnel

La foi chrétienne est une foi qui
a un Visage, une foi qui dit : tu
n’es pas seul au monde…
Quelqu’un a voulu que tu
existes et t’a dit : « Vis ! ».

31/03/2018

LA LUMIÈRE DE LA FOI (V)

De toi mon cœur a dit : « Cherche
sa face. » C’est ta face, Seigneur,



que je cherche (Ps 27, 8). Ce verset
du psalmiste répond à un motif qui
traverse la Sainte Écriture, depuis la 
Genèse jusqu’à l’Apocalypse [1] : c’est
toute l’histoire de Dieu avec les
hommes, qui se poursuit dans les
replis de ses pages. Ce désir exprime
donc aussi quelque chose qui bat, de
façon plus ou moins explicite, dans le
cœur des hommes et des femmes du
XXIe siècle. S’il a pu sembler,
pendant des années, que le déclin de
la religion dans le monde occidental
était inéluctable, que la foi en Dieu
n’était pratiquement plus qu’un
meuble obsolète au regard de la
culture moderne et du monde
scientifique, de facto la quête de Dieu
et d’un sens transcendant de
l’existence personnelle est toujours
vivante.

Nonobstant, un changement
qualitatif notable a eu lieu dans cette
recherche du sacré. Le contexte des
croyances est plus complexe et



fragmenté aujourd’hui qu’autrefois.
Dans l’Église Catholique, la pratique
a diminué. Parallèlement le nombre
de ceux qui se déclarent chrétiens
tout en n’acceptant pas tel ou tel
aspect de la doctrine de la foi et de la
morale augmente. La tendance existe
aussi à mêler librement des
croyances diverses (par exemple,
christianisme et bouddhisme). Ceux
qui affirment croire en une force
impersonnelle mais non pas dans le
Dieu de la foi chrétienne sont plus
nombreux, ainsi que les membres
des religions non chrétiennes, en
particulier orientales, ou des
mouvements tel que le New Age.
Pour beaucoup, l’image du divin
s’estompe dans les contours d’une
force cosmique, d’une source
d’énergie spirituelle ou d’un être
distant et indifférent. En définitive,
nous pouvons dire que, dans
l’atmosphère culturelle actuelle, il est
plus difficile de reconnaître le visage
d’un Dieu personnel, de croire



vraiment au message chrétien selon
lequel Dieu s’est rendu visible en
Jésus Christ, ou de faire l’expérience
vitale de sa proximité.

Si certaines cultures proposent une
vision impersonnelle de Dieu, c’est
en raison d’une influence trop
modeste de la foi chrétienne. De plus,
dans le monde occidental, il s’agit
plutôt d’un phénomène culturel
complexe, « un étrange oubli de Dieu
», de sorte qu’il « semble que rien ne
change même s’il n’est pas là » [2].
Cet oubli, incapable d’empêcher « un
sentiment de frustration,
d’insatisfaction de tout et de tous
»[3], se manifeste entre autres par la
tendance à envisager la religion dans
une perspective individuelle, comme
une « consommation » d’expériences
religieuses en fonction des besoins
spirituels de chacun. Un tel angle
d’attaque rend difficile de
comprendre que Dieu nous appelle à
une relation personnelle. En même



temps, une autre approche, assez
étendue autrefois, ne facilitait pas
non plus la bonne perspective, pour
autant que la pratique religieuse
était contemplée comme une «
obligation » ou un simple devoir
extérieur envers Dieu. Assez
éclairant est, à ce propos, le regard
pénétrant sur l’histoire du
bienheureux John Henry Newman : «
Chaque siècle est comme tous les
autres, même si ceux qui en font
partie pensent qu’il est pire que les
précédents »[4].

Le contexte où la foi chrétienne
évolue actuellement comporte
certainement une nouvelle
complexité. Mais, aujourd’hui
comme hier, il est possible de
redécouvrir la force irrésistible d’une
foi qui a un Visage et qui nous dit :
Tu n’es pas seul dans le monde ;
Quelqu’un a voulu que tu existes et
qui t’a dit « vis ! » (cf. Ex 16, 6) ; et il
veut que tu sois heureux pour



toujours. Le Dieu de Jésus-Christ,
accusé « d’avoir amoindri la portée
de l’existence humaine, en enlevant à
la vie la nouveauté et l’aventure » [5],
souhaite réellement que nous ayons
la vie, et une vie surabondante (cf. Jn
10, 10), c’est-à-dire un bonheur que
rien ni personne ne pourra nous
enlever (cf. Jn 16, 22).

Le mystère d’un Visage et les idoles
sans visage

De nos jours, spécialement en
Occident, certains perçoivent la
spiritualité et la religion comme
étant antagoniques. Alors qu’ils
trouvent authenticité et proximité
dans la « spiritualité », à vrai dire
plutôt dans leurs expériences et leurs
sentiments, ils ne voient dans la
religion qu’un corps de normes et de
croyances qui leur est étranger. La
religion apparaît ainsi comme un
objet d’intérêt historique et culturel,
mais non pas comme une réalité



essentielle pour la vie personnelle et
sociale. À part d’autres facteurs, cela
est peut-être dû à certaines carences
de la catéchèse, étant donné que la
foi chrétienne est appelée à
s’incarner dans la vie de chacun,
comme c’est le cas dans les
rencontres interpersonnelles, telles
l’amitié, etc. « Si la vie intérieure
n’est pas une rencontre personnelle
avec Dieu, elle n’existe pas [6] », a
écrit saint Josémaria. Le pape
François abonde dans le même sens :
« J’invite chaque chrétien, en
quelque lieu et situation où il se
trouve, à renouveler aujourd’hui
même sa rencontre personnelle avec
Jésus Christ ou, au moins, à prendre
la décision de se laisser rencontrer
par lui, de le chercher chaque jour
sans cesse. Il n’y a pas de motif pour
lequel quelqu’un puisse penser que
cette invitation n’est pas pour lui. [7]
»



Cependant, cette rencontre ne
répond pas automatiquement à une
logique immédiate. Il n’est pas
possible d’avoir accès à quelqu’un
comme à une page de l’Internet, en
cliquant simplement sur un lien ; pas
plus qu’il n’est possible de découvrir
vraiment quelqu’un comme on
retrouve un objet quelconque. Même
dans le cas où l’on pourrait penser
que la découverte de Dieu a été
soudaine, comme pour certaines
conversions, les récits des convertis
montrent que le pas franchi a connu
une longue préparation, pour ainsi
dire à petit feu. Le chemin vers la foi
et la vie même du croyant comporte
une forte dose d’attente patiente : «
Nous devons vivre dans l’attente de
cette rencontre ! » [8] Les aléas de
l’histoire du salut, aussi bien ceux
que l’Écriture nous présente que
ceux de l’époque actuelle, montrent à
quel point Dieu sait attendre. Il
attend parce qu’il a affaire à des
personnes. Parce que Dieu est «



Personne », l’homme doit apprendre
à attendre. « Par sa nature, la foi
demande de renoncer à la possession
immédiate que la vision semble
offrir, c’est une invitation à s’ouvrir à
la source de la lumière, respectant le
mystère propre d’un Visage, qui
entend se révéler de façon
personnelle et en temps opportun. 
[9] »

L’épisode du veau d’or dans le désert
(cf. Ex 32, 1-8) est une image
perpétuelle de l’impatience des
hommes à l’égard de Dieu. « Alors
que Moïse parle avec Dieu sur le
Sinaï, le peuple ne supporte pas le
mystère du visage divin caché ; il ne
supporte pas le temps de l’attente. 
[10] » Nous comprenons mieux les
mises en garde insistantes des
prophètes de l’Ancien Testament
contre l’idolâtrie[11], qui traversent
les siècles jusqu’à nos jours. Il est sûr
que personne n’aime être taxé
d’idolâtre, car le mot comporte une



connotation de soumission et
d’irrationalité le rendant peu
attrayant. Néanmoins, il est
intéressant de remarquer que les
prophètes employaient ce mot pour
s’adresser à un peuple des croyants.
Parce que l’idolâtrie ne se trouve pas
uniquement ni principalement chez
les gens qui n’invoquent pas le nom
de Dieu (cf. Jr 10, 25) : elle a aussi une
place dans la vie du croyant, qui se
ménage une sorte de « réserve » pour
le cas où Dieu ne comblerait pas les
attentes de son cœur, comme si Dieu
ne suffisait pas. « Devant l’idole on
ne court pas le risque d’un appel qui
fasse sortir de ses propres sécurités,
parce que les idoles ont une bouche
et ne parlent pas (Ps 115, 5). Nous
comprenons alors que l’idole est un
prétexte pour se placer soi-même au
centre de la réalité, dans l’adoration
de l’œuvre de ses propres mains. [12]
» Voilà donc la tentation : s’assurer
un visage, fût-ce le nôtre, comme
dans un miroir. « Au lieu de la foi en



Dieu on préfère adorer l’idole, dont
on peut fixer le visage, dont l’origine
est connue parce qu’elle est notre
œuvre. [13] » On tient pour
impossible la quête du Dieu
personnel, du Visage qui veut être
accueilli, pour se tourner vers les
visages que nous-mêmes avons
choisis : des dieux « personnalisés »,
avec le goût aigre-doux que cette
épithète laisse parfois ; des dieux 
d’or et d’argent, de bronze et de
fer, de bois et de pierre, qui ne
voient, n’entendent, ni ne
comprennent (Dn 5, 23) mais qui
correspondent à nos attentes.

L’homme peut s’accrocher ainsi à ces
assurances pendant un certain
temps, plus ou moins long. Mais il est
facile qu’un revers professionnel,
une crise familiale, un enfant qui
pose problème ou une maladie grave
remettent en cause ces assurances. 
Où sont-ils, les dieux que tu t’es
fabriqués ? Qu’ils se lèvent s’ils



peuvent te sauver (Jr 2, 28). Alors
l’homme se rend compte qu’il est
seul au monde ; comme Adam et Ève
au paradis après le péché, il
découvre qu’il est nu, suspendu dans
le vide (cf. Gn 3, 7). « Tôt ou tard le
moment arrive où l’âme n’en peut
plus, où les explications habituelles
ne lui suffisent plus, où les
mensonges des faux prophètes ne la
satisfont plus. Alors, sans l’admettre
encore, ces personnes ont besoin
d’apaiser leur inquiétude avec la
doctrine du Seigneur [14] ».

Le Dieu personnel

Dans quelle mesure le christianisme
peut-il surmonter les insuffisances
des idoles et étancher notre
inquiétude ? Alors que pour d’autres
religions ou spiritualités « Dieu
demeure très lointain, il semble qu’il
ne se fasse pas connaître, qu’il ne se
fasse pas aimer » [15], le Dieu
chrétien « s’est fait voir : dans le



visage du Christ, nous voyons Dieu,
Dieu s’est fait connaître » [16]. Le
Dieu chrétien est ce Quelqu’un après
qui le cœur humain soupire et qui est
venu nous le montrer : Ce qui était
dès le commencement, ce que nous
avons entendu, ce que nous avons
vu de nos yeux, ce que nous avons
contemplé, ce que nos mains ont
touché du Verbe de vie […] nous
vous l’annonçons (1 Jn 1, 3). Lorsque
toutes les assurances humaines font
défaut, lorsque la vie et son sens
deviennent incertains, c’est alors que
le Verbe de vie entre en scène. Qui le
rejette reste prisonnier de son besoin
d’être aimé[17] mais qui lui ouvre les
portes et décide de ne pas
s’accrocher à ses propres assurances
ou à son désespoir, qui se reconnaît
devant lui comme un pauvre malade,
un pauvre aveugle, est capable
découvrir son visage personnel.

Or, que veut dire que Dieu est 
personne, qu’il a un visage ? Et,



surtout, cette question a-t-elle un
sens ? Lorsque Philippe demande à
Jésus de leur montrer le Père, le
Seigneur répond : Qui m’a vu a vu le
Père (Jn 14, 9). Que Dieu se soit fait
homme en Jésus, que par
l’intermédiaire de son humanité Dieu
en personne se soit manifesté —
l’événement central de la foi
chrétienne — montre que la question
ne renvoie pas à une chimère mais à
un objectif réel.

Cependant, pourquoi Dieu
échapperait-il à notre regard, si Il a
un visage personnel, si Il s’est révélé
en Jésus Christ ? « Que ne donnerait-
on pas pour pouvoir le voir
seulement traverser la rue, entendre
son ton de voix, capter le regard de
ses yeux, sentir sa puissance,
éprouver intimement qui il est »[18] .
Si Dieu est venu au monde, pourquoi
s’est-il à nouveau caché dans son
mystère? La Genèse, qui ne parle pas
seulement des origines mais aussi



des grandes lignes directrices de
l’histoire, montre qu’en réalité, c’est
plutôt l’homme qui se cache de Dieu,
par le péché (cf. Gn 3, 9-10).

Quand bien même Jésus serait resté
sur terre, notre relation avec Lui
serait-elle vraiment plus
personnelle? Dans le meilleur des
cas, chacun n’aurait que quelques
instants dans sa vie pour être avec
Lui. Quelques mots, une photo,
comme avec les gens célèbres…
Admettons que Dieu “se cache”…
nous pourrions dire qu’Il le fait
justement parce qu’Il veut engager
une relation personnelle avec
chaque homme et chaque femme : de
tu à toi, de cœur à cœur. Dans la
relation avec Dieu, on retrouve au
plus haut degré ce qui caractérise
toute relation personnelle, : nous
n’en finissons pas de connaître
complètement l’autre ; il nous faut le
chercher. “Oui, je te cherche derrière
les gens./Pas en ton nom, s’ils le



nomme,/pas en ton image, s’ils la
peignent./Derrière, derrière, au-
delà».[19]

Qui m’a vu a vu le Père (Jn 14, 9).
L’Incarnation de Dieu fait de la
personnalité humaine du Christ un
chemin sûr pour approcher le
mystère d’un Dieu personnel. C’est
en réalité le seul chemin, puisque
nous ne connaissons aucune autre
façon d’exister en tant que personne.
Il faut néanmoins éviter tout 
anthropomorphisme : la tendance à
décrire un Dieu à la mesure de
l’homme, une sorte d’être humain
magnifié, perfectionné. Le fait même
que Dieu est une Trinité de
personnes montre à quel point son
être personnel dépasse les limites de
notre expérience. Celle-ci ne devient
pas pour autant inutile pour essayer
d’approcher son Mystère, sur les
ailes de la foi et de la raison[20].



Posons encore cette question : Que
signifie être une personne ? La
personne se distingue des êtres non
personnels en ce qu’elle « se possède
elle-même par la volonté et se
comprend parfaitement par
l’intelligence : c’est la transcendance
d’un être qui peut dire “moi” » [21].
Transcendance parce que le « moi »
de chaque personne, y compris de
ceux qui ne peuvent pas dire « moi »,
fait d’elle une réalité irréductible au
reste de l’univers ; pour ainsi dire,
chaque personne est un abîme. 
L’abîme appelant l’abîme (Ps 42, 8),
dit le verset d’un psaume dans lequel
saint Augustin reconnaît le mystère
de la personne humaine[22]. Eh bien,
dire que Dieu est personne signifie
qu’il s’agit d’un « Moi » à la fois
maître de lui-même et distinct de
moi, tout en n’étant pas près de moi
comme peut le faire une autre
personne humaine. Selon une
expression de saint Augustin d’une
profondeur et d'une beauté sublime,



Dieu est interior intimo meo, il est
plus intime que l’intime de moi-
même[23], car il se trouve à l’origine
la plus profonde de mon être : il est
celui qui a pensé à moi et ne cessera
jamais de le faire.

C’est précisément ici que se situe la
frontière décisive entre notre être
personnel et Dieu. Notre existence
est radicalement dépendante de
Dieu : nous existons parce qu’il l’a
voulu ; notre être est entre ses mains.
« Au début de la philosophie
occidentale la question de l’archè
s’est posée à de multiples reprises, le
principe de tout, et elle a reçu des
réponses variées et profondes. Or,
une seule y répond réellement : se
rendre compte spirituellement que
mon principe se trouve en Dieu. Pour
dire mieux : dans la volonté de Dieu
me concernant pour que j’existe et
que je sois celui que je suis. [24] »
Dieu a décidé que j’existe et que je
sois précisément tel que je suis ; c’est



pourquoi je peux m’accepter et me
considérer comme un bien. Il en est
ainsi chaque fois que l’enfant se sait
aimé de ses parents, chaque fois
qu’un regard, un sourire, un geste lui
dit : « Je trouve excellent que tu
existes ! » [25] : il se reconnaît
entièrement dépendant… tout en
étant aimé sans réserve.

Il nous a faits, et nous sommes à
lui (Ps 100, 3) Cette dépendance
radicale suppose-t-elle une forme
quelconque de domination ? Pour
répondre par l’affirmative, il faudrait
dire que, lorsqu’une maman sourit à
son fils tout petit, elle le fait animée
du désir de le dominer. La
domination est-elle la seule manière
d’entrer en relation avec les autres ?
Qui plus est, est-elle la plus
importante ? Face à la logique de la
domination une autre beaucoup plus
puissante se présente aussitôt : la 
logique de l’amour. Face à l’attitude
de quelqu’un qui dit à un autre : « Tu



dois être tel que je te l’indique »
s’élève le cri, autrement plus
personnel : « Il est formidable que tu
existes… tel que tu es ! » Tel est le
mot que l’on adresse à la personne
bien aimée, au fils malade, au père
âgé, lorsqu’on le prend tel qu’il est…
et qu’on l’aime.

Reconnaître que je ne suis pas mon
origine ne suppose donc pas que
j’accepte sans plus ma finitude : une
telle conclusion resterait à la surface
des choses. En réalité, son sens est le
suivant : je m’ouvre à l’infinitude de
Dieu, je reconnais que « pour autant
que j’existe, nous sommes deux. Mon
existence est dans son essence même
relation. Je ne subsiste que parce que
je suis énoncé par un autre.
Reconnaître cette dépendance
absolue c’est simplement ratifier ce
que je suis. Je n’existe que parce que
je suis aimé. Exister sera pour moi
aimer à mon tour, répondre à la
grâce par l’action de grâce » [26]. La



Révélation chrétienne nous fait
connaître un Dieu qui suit cette
logique. Un Dieu qui crée par Amour,
par une surabondance d’Amour.
Mieux encore : un Dieu qui est
Amour. C’est précisément dans la
rencontre avec lui que nous
découvrons notre moi personnel, qui
nous sommes.

Le visage de Dieu

« Nous ne sommes pas le produit
accidentel et dépourvu de sens de
l’évolution, signalait Benoît XVI.
Chacun de nous est le fruit d’une
pensée de Dieu. Chacun de nous est
voulu, chacun est aimé, chacun est
nécessaire. » [27]. Cette réalité n’est
simplement l’objet d’une saisie
intellectuelle. En d’autres mots, il ne
suffit pas de dire : « D’accord, j’ai
compris ». C’est une étincelle qui met
le feu à la vie tout entière : elle donne
une vision du christianisme allant
bien plus loin que celle d’un système



intellectuel et transformant
l’existence jusque dans ses racines.

Dans cette nouvelle vision, la prière
acquiert une place centrale, comme
nous le voyons dans la vie de Jésus 
[28]. Loin de certaines conceptions
qui en défigurent le sens, la prière ne
consiste pas à se vider de soi-même,
ni à accepter servilement la volonté
d’autrui. Le pape François l’illustrait
fort bien, en décrivant ainsi la
prière : « Je me sens comme entre les
mains de quelqu’un d’autre, comme
si Dieu me prenait par la main. Je
pense qu’il faut en arriver à l’altérité
transcendante du Seigneur, qui, tout
en étant le Seigneur de tout, respecte
toujours notre liberté. [29] » La
prière consiste alors en premier lieu
à découvrir que nous sommes avec
Dieu : Quelqu’un de vivant, de réel,
un autre que moi ; Quelqu’un en qui
je découvre réellement qui je suis, en
qui je découvre mon vrai visage.



En nous reconnaissant créés par
Dieu, nous ne nous sentons pas 
reniés mais précisément affirmés.
Quelqu’un nous a dit : « Il est bon
que tu existes ! ». Ce Quelqu’un a
ratifié son choix et l’a défini a jamais
en donnant sa vie pour chacun de
nous. Face à Dieu, l’alternative n’est
pas de se soumettre ou de se révolter,
mais plutôt de se fermer à son amour
ou simplement de se laisser aimer et
d’y répondre par l’amour. Notre
origine est l’Amour et c’est pour
l’Amour que nous avons été choisis
et appelés par Dieu. C’est pourquoi
lorsqu’au ciel « nous verrons le
visage de Dieu, nous constaterons
que nous l’avons toujours connu. Il a
fait partie de toutes nos expériences
terrestres d’amour pur, il les a faites,
soutenues et animées de l’intérieur,
moment après moment. Tout ce qui
en elles est de l’amour vrai, même
sur cette terre, est beaucoup plus
sien que nôtre et c’est aussi nôtre



uniquement parce que c’était sien
»[30].

Lucas Buch - Carlos Ayxelá

[1]. Je devrai me cacher loin de ta
face et je serai un errant
parcourant la terre (Gn 4, 14) ; Tu
ne peux pas voir ma face, car
l’homme ne peut me voir et vivre
(Ex 33, 20) ; Que le Seigneur fasse
pour toi rayonner son visage et te
fasse grâce (Nb 6, 25) ; Pourquoi
caches-tu ta face et me considères-
tu comme ton ennemi ? (Jb 13, 24) ; 
Quand irai-je et verrai-je la face de
Dieu ? (Ps 42, 3) ; Je n’aurai plus
pour vous un visage sévère, car je
suis miséricordieux (Jr 3, 12) ; Ils
verront sa face, et son nom sera
sur leurs fronts (Ap 22, 4).

[2]. Benoît XVI, Homélie, 21 août
2005.



[3]. Ibid.

[4]. J.-H. Newman, Lectures on the
Prophetical Office of the Church,
Londres 1838, p. 429.

[5]. Pape François, Enc. Lumen Fidei,
29 juin 2013, n° 2.

[6]. Quand le Christ passe, n° 174.

[7]. Pape François, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 24 novembre
2013, n° 3.

[8]. Pape François, Audience
générale, 11 octobre 2017.

[9]. Pape François, Lumen Fidei, n°
13.

[10]. Ibid.

[11]. Cf. par exemple Ba 6, 45-51 ; Jr 2,
28 ; Is 2, 8 ; 37, 19.

[12]. Pape François, Lumen Fidei, n°
13.



[13]. Ibid.

[14]. Amis de Dieu, n° 260.

[15]. Benoît XVI, Lectio divina, 12
février 2010.

[16]. Ibid.

[17] Cfr. U. Borghello. Liberare
l’amore, Milano, Ares 2009, p. 34.

[18] R. Guardini, Le Seigneur, IV.6,
“Mystère et Révélation”.

[19] P. Salinas, La voz a ti debida en 
Poesías Completas, Barral 1971, p.
223.

[20]. Saint Jean Paul II se sert de
l’image des « ailes » pour désigner la
foi et la raison, au début de son
encyclique Fides et Ratio, 14
septembre 1998.

[21]. J. Daniélou. Dios y nosotros.
Cristiandad, Madrid 2003, p. 95 (c’est
nous qui soulignons)



[22]. Saint Augustin, Enarrationes in
Psalmos, 41, nos 13-14.

[23]. Saint Augustin, Confessions III.
6.11.

[24]. R. Guardini, La aceptación de sí
mismo – Las edades de la vida?
Guadarrama, Madrid 1962, p.29.

[25]. Telle est la définition de l’amour
selon J. Pieper dans son bien connu
ouvrage Las virtudes fundamentales,
Rialp, Madrid 2012, Père. 435-444.

[26]. J. Daniélou, Dieu et nous

[27]. Benoît XVI, Homélie lors de la
messe solennelle d’inauguration de
son pontificat, 24 avril 2005.

[28]. Cf. Benoît XVI, Audience, 30
novembre 2011.

[29]. S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco, p. 54.



[30]. C. S. Lewis, Los cuatro amores,
Rialp, Madrid 1991, p. 153.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/cest-ta-face-
seigneur-que-je-cherche-la-foi-en-un-

dieu-personnel/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/cest-ta-face-seigneur-que-je-cherche-la-foi-en-un-dieu-personnel/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cest-ta-face-seigneur-que-je-cherche-la-foi-en-un-dieu-personnel/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cest-ta-face-seigneur-que-je-cherche-la-foi-en-un-dieu-personnel/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cest-ta-face-seigneur-que-je-cherche-la-foi-en-un-dieu-personnel/

	« C’est ta face, Seigneur, que je cherche » : la foi en un Dieu personnel

