
opusdei.org

" Cela en vaut la
peine ! " (IV) : De
génération en
génération - Fidélité

Au fil des années et des
générations, la famille de l’Opus
Dei est appelée à être fidèle au
don que Dieu a fait au monde le
2 octobre 1928, un charisme «
aussi ancien que l’Évangile, et
aussi nouveau que l’Évangile ».

15/11/2022

« Le Seigneur a déjoué les plans des
nations, anéanti les projets des



peuples » (Ps 32, 10). Ce verset du
psalmiste peut nous sembler un peu
dur, si nous pensons à nos projets
personnels. Cependant, si nous
sommes attentifs, le psaume fait
référence à la fragilité de ce qui est
construit sans Dieu, en posant les
fondations « sur du sable » (cf. Mt 7,
26). C’est pourquoi le psalmiste
poursuit : « Le plan du Seigneur
demeure pour toujours, les projets de
son cœur subsistent d’âge en âge
» (Ps 32, 11). L’Écriture Sainte nous
rappelle de multiples façons la
faiblesse du purement humain, aussi
fort qu’il puisse paraître, face à
l’énorme solidité de tout ce que Dieu
initie dans l’histoire, malgré son
apparente fragilité. Et l’Opus Dei est
précisément l’un de ces projets du
cœur de Dieu qui, au fil du temps, se
déploie de génération en génération.

Avec la fraîcheur du 2 octobre 1928



Si nous devions résumer en une
seule phrase le grand « projet » du
cœur de Dieu qu’est l’Opus Dei, nous
pourrions probablement le faire avec
ces paroles de Jésus qui ont résonné
dans le cœur de saint Josémaria le 7
août 1931 : « Quand j’aurai été élevé
de terre, j’attirerai à moi tous les
hommes » (Jn 12, 32). En réalité, ce
projet du Seigneur est beaucoup plus
ancien que l’Œuvre : il s’agit d’un
plan en cours depuis plus de deux
mille ans, qui explique la raison
d’être de la vie de toute l’Église ; un
projet auquel sont appelés des
hommes et des femmes de toute race,
langue, époque et condition pour
former un seul peuple. Cependant, le
2 octobre 1928, Dieu a voulu donner
une nouvelle impulsion à ce projet,
en créant une nouvelle famille au
cœur de son Église. C’est ainsi que
saint Josémaria a résumé l’intuition
de ce moment : « Pour que, dans
toutes les parties du monde, il y ait
des chrétiens, personnellement et



librement dévoués, qui seront
d’autres Christs » [1].

L’Œuvre est très jeune par rapport à
l’Église et à tant d’institutions qui ont
vu le jour au cours de son histoire.
Pourtant, à l’approche de son
premier centenaire, et alors que nous
percevons l’évolution des
circonstances historiques par
rapport au moment de la fondation,
il est logique de se demander
comment nous pouvons rester fidèles
à ce charisme divin. « Le centenaire
sera un temps de réflexion sur notre
identité, notre histoire et notre
mission » [2], a écrit le prélat de l’Opus
Dei. L’idée de déployer, sous la
protection de l’Église, ce souci d’être
toujours plus fidèle nous remplit de
paix. L’Esprit Saint a su faire de son
Église un peuple fidèle au milieu de
tant de vicissitudes de l’histoire,
l’encourageant pour ne pas perdre sa
fraîcheur et sa fécondité. Pour cette
raison, c’est précisément du plus



profond de l’Église que nous
pourrons transmettre l’Opus Dei aux
générations futures, « avec la même
force et la même fraîcheur d’esprit
que notre Père avait le 2 octobre
1928 » [3]. Contribuer à cette
continuité fidèle fait également
partie de notre chemin.

Pour être une armée, prendre soin
de la famille

Saint Josémaria utilisait souvent les
mots « famille et armée » pour
décrire le caractère intime de la
nouvelle réalité que Dieu lui avait
demandé de fonder. Cette continuité
fidèle a donc beaucoup à voir avec la
mise à jour de cette description, avec
le maintien de ces deux poumons
bien oxygénés. Se souvenir que
l’Œuvre a été voulue par Dieu
comme une famille nous aidera, tout
d’abord, à garder à l’esprit que les
liens qui nous unissent ne sont pas
d’abord le fruit de notre libre choix,



mais de l’acceptation d’un don reçu,
tout comme nous n’avons pas choisi
nos parents ou nos frères et sœurs.
Le poids que peuvent avoir les
affinités de caractère, d’âge ou de
toute autre nature est secondaire : il
n’est pas déterminant lorsqu’il s’agit
d’offrir notre affection. C’est
pourquoi D. Javier, deuxième
successeur de saint Josémaria,
répétait souvent : « Que vous vous
aimiez les uns les autres ». C’est une
invitation à redécouvrir la vie de nos
frères et sœurs, à n’exclure personne
de notre amitié.

Ce caractère familial de l’Opus Dei a
aussi, dès le début, deux
caractéristiques fondamentales que
nous pourrions résumer ainsi : nous
sommes un foyer et nous avons un
air de famille. Le foyer est l’espace
qui permet l’intimité et la croissance
dans un climat agréable
d’appréciation mutuelle. On
comprend donc l’importance de la



continuité fidèle du travail de
l’Administration des centres de
l’Opus Dei, « l’apostolat des
apostolats », comme l’appelait saint
Josémaria, et la nécessité de
l’engagement de chacun pour faire
un foyer.

En même temps, comme dans toutes
les maisons, nous avons aussi un air
de famille propre, reconnaissable
partout, mais qui présente aussi
toute la variété de l’extension
territoriale de l’Œuvre. Cet air est
marqué par le caractère laïc — nous
sommes des chrétiens au milieu du
monde, égaux aux autres — par
l’élégance de celles et de ceux qui
valorisent la bonne éducation pour le
vivre-ensemble, et par notre propre
histoire. Les coutumes et les
traditions de la vie familiale, qui
nous relient à nos origines, nous
aident à savoir que nous faisons
partie de quelque chose qui nous
transcende ; elles nous donnent une



clé pour nous situer correctement
dans le monde : non pas comme des
individus isolés, mais précisément
comme des membres d’une famille.
En outre, les centres de l’Opus Dei
ont toujours été des maisons
ouvertes à tous ceux qui souhaitent
participer à leurs activités ; « ils
doivent être des lieux où beaucoup
de gens trouvent un amour sincère et
apprennent à être de vrais amis » [4].

D’autre part, se rappeler que l’Opus
Dei est une armée signifie
comprendre notre vie dans les
mêmes termes que celle de Jésus.
Puisqu’« il n’est pas possible de
séparer la vie intérieure et
l’apostolat, comme il n’est pas
possible de séparer chez le Christ son
être de Dieu fait homme et sa
fonction de Rédempteur » [5], nous
autres chrétiens nous ne pouvons
pas non plus comprendre l’apostolat
comme une simple activité
extérieure, mais comme quelque



chose de constitutif : « Nous ne
faisons pas de l’apostolat, nous
sommes des apôtres » [6]. En ce sens,
le pape François a souligné que « la
nouvelle évangélisation doit
impliquer un nouveau protagonisme
de chacun des baptisés. Cette
conviction devient un appel adressé
à chaque chrétien, afin que personne
ne remette à plus tard son
engagement dans l’évangélisation,
car si quelqu’un a vraiment fait
l’expérience de l’amour de Dieu qui
le sauve, il n’a pas besoin de
beaucoup de temps de préparation
pour aller le proclamer » [7]. L’Œuvre
a été et est une armée parce qu’elle
existe pour apporter à tous les
hommes le bonheur de vivre avec
Dieu.

De l’éblouissement à l’amour

Le premier chapitre de Forge
rassemble de nombreuses réflexions
de saint Josémaria sur la vocation. Le



chapitre s’intitule « Éblouissement »
parce qu’un appel de Dieu, lorsqu’il
est authentique, implique un
élargissement étonnant des horizons,
une révélation de l’amour très
personnel de Dieu pour chacun
d’entre nous. Le centre lumineux de
cet éblouissement ne peut être autre
que Jésus, qui est celui qui appelle et
auquel nous répondons. Pourtant,
nous avons tous fait l’expérience de
la manière dont le Christ utilise
l’attrait exercé par les chrétiens pour
se faire connaître : l’Église participe à
sa beauté (cf. Ep 5, 27). C’est
pourquoi l’appel du Christ à le suivre
dans l’Opus Dei va de pair avec un
aperçu éblouissant de la vie de cette
famille : d’une manière ou d’une
autre, nous avons tous senti que
c’était notre lieu pour vivre près de
Dieu.

Si nous pensons à notre vocation à
l’Opus Dei par analogie avec
l’expérience de l’amour humain,



nous pouvons trouver quelques
pistes pour notre chemin. Dans
l’amour entre époux, l’écoulement du
temps permet de passer du coup de
foudre à l’amour. Il s’agit d’un
progrès, et non d’une régression,
dans lequel un certain enthousiasme
peut s’estomper, les faiblesses de
l’être aimé apparaître à nos yeux.
Mais c’est précisément cet ancrage,
ce contact avec la réalité, qui permet
l’émergence du véritable amour : un
amour pour lequel on est capable de
se donner à quelqu’un qui n’est pas
parfait, avec la conviction que c’est
lui qui donne un sens à notre vie.
Dans cette progression, les deux
trouvent de plus en plus de raisons
de s’aimer, et leur vie commune
acquerra une solidité qu’elle n’avait
pas aux premiers instants. Si, en
revanche, ils se laissent gagner par la
tiédeur et le désenchantement,
l’amour régressera ; le passage
nécessaire du coup de foudre à
l’amour n’aura pas lieu. La tiédeur,



en effet, est une maladie de la
volonté, qui semble incapable de se
mobiliser, une fois l’enthousiasme
passé ; le désenchantement, en
revanche, est un défaut de
l’intelligence, incapable d’assumer
adéquatement sa propre
imperfection et celle des autres. Ce
sont donc deux ennemis qu’il faut
démasquer pour pouvoir vivre dans
l’amour tout au long de la vie.

Nous comprendrons, tout d’abord,
que l’éblouissement pour l’Œuvre,
comme chemin d’union avec Jésus,
est un signe de vocation qui ne peut
être ignoré dans le travail de
discernement. Nous saurons alors
apprécier les aspects positifs du
passage de cet éblouissement initial à
une considération plus sereine de la
réalité, à un éblouissement plus
profond, plus mature, dépassant des
situations idéales qui nous
rendraient incapables d’aimer. Enfin,
nous arriverons à pouvoir lire notre



vie dans celle de nos frères et sœurs
« qui nous ont précédés sur le
chemin et nous ont laissé un
précieux témoignage que cela en
vaut la peine » [8].

Faire grandir l’héritage

Le désir de laisser un héritage,
souvent matériel, à la génération
suivante est caractéristique d'une
famille. De fait, déshériter un enfant
a toujours été considéré comme l’une
des punitions les plus terribles qu’un
parent puisse infliger. En même
temps, le désir de faire grandir
l’héritage reçu, afin de le
transmettre, amélioré, aux
générations successives, est
également caractéristique de la
famille. Au fil des années, les
hommes et les femmes qui rejoignent
l’Opus Dei reçoivent un héritage
accru de ceux qui les ont précédés.
Ainsi, à l’esprit que Dieu a donné à
saint Josémaria, héritage



fondamental dont l’Œuvre ne peut se
défaire, s’ajoutent à la fois certaines
manières de vivre notre esprit,
spécifiques à chaque moment, et
certaines œuvres d’apostolat
collectif, fruit de la magnanimité de
ceux qui nous ont précédés. La tâche
de chaque génération sera de
transmettre l’esprit de l’Œuvre bien
vivant, en adaptant ces façons
circonstancielles de le mettre en
pratique, propres à chaque époque,
et en renouvelant l’élan requis par
les différentes œuvres apostoliques
collectives.

La tâche d’accroître l’héritage de
l’Opus Dei exige, en premier lieu, un
important effort personnel pour se
former dans l’esprit de l’Œuvre et
approfondir toujours plus la vie de
saint Josémaria, bien conscients qu’il
nous transmettait un charisme divin.
Ce sont les œuvres de Dieu qui
rendent l’histoire féconde, et non les
événements humains, aussi brillants



qu’ils puissent paraître à première
vue. Pour cette raison, il sera de plus
en plus important d’approfondir
notre compréhension de ce que Dieu
a voulu le 2 octobre 1928.

En deuxième lieu, nous devons nous
attacher à une conviction de saint
Josémaria qui nous aidera à « être
Opus Dei » dans nos propres
coordonnées spatio-temporelles : la
modernité radicale de l’Évangile vis-
à-vis des différentes cultures, la
première donnant vie aux secondes.
Ainsi, ce qui est vraiment nouveau, à
savoir l’Évangile — surtout lu à la
lumière du charisme de l’Opus Dei—
éclairera les ombres de certaines
manifestations culturelles
apparemment modernes, qui
naissent de la confusion et du
mensonge du péché. Il faut pour cela
distinguer avec sagesse et délicatesse
d'un côté ce qui constitue l’esprit et
de l'autre ce qui est une
concrétisation qui peut changer, et



qui a d’ailleurs changé au fil du
temps. Dans ce domaine, le pape
encourage tous les chrétiens à ne pas
se réfugier dans le « cela a toujours
été fait de cette façon », car une telle
attitude « tue la liberté, tue la joie,
tue la fidélité à l’Esprit Saint qui va
toujours de l’avant, qui porte l’Église
en avant » [9].

Saint Josémaria a résumé l’éternelle
nouveauté de l’esprit de l’Œuvre en
une phrase lapidaire : « l’Opus Dei
est à la fois ancien et nouveau
comme l’évangile » [10]. La conscience
sereine de cette modernité nous
conduit vers un apostolat libre et
responsable, qui s’adapte à chaque
personne « comme un gant à la main
», afin de pouvoir transmettre
l’Évangile dans notre monde. « Jésus-
Christ aime particulièrement ceux
qui cherchent à avoir la vie qu’il a
voulue et prêchée", a-t-il écrit un
jour. Et l’Opus Dei, sans normes
accidentelles rigides, pour ne pas



entraver par des dispositions
désuètes l’adaptabilité de l’Œuvre
aux temps, aux réalités de l’union, de
la paix et de la charité, crée une
organisation de catholiques instruits
et cohérents pour l’action sociale et
publique » [11].

Enfin, l’accroissement de l’héritage
de l’Opus Dei exige aussi — Dieu et
l’Œuvre y comptent — de la
créativité pour revitaliser les œuvres
apostoliques existantes, quand cela
est opportun, et pour en susciter de
nombreuses nouvelles, de nature très
diverse. La fidélité institutionnelle
nous amènera parfois à nous
efforcer de maintenir des œuvres
que d’autres ont commencées, en
leur donnant la vigueur que chaque
époque exige. Améliorer ce que
d’autres ont commencé est un signe
de maturité chez ceux qui font partie
d’une institution qui avance dans le
temps.



Une paternité qui continue

Bien que certaines voix dans le débat
culturel aient postulé la « mort du
père » comme condition préalable à
l’émancipation de l’être humain, les
conséquences de cette proposition
sont là pour que chacun puisse les
voir et en juger par lui-même : les
gens sont plus isolés et donc plus
vulnérables. Ce qui était censé
conduire à la liberté a conduit à un
plus grand esclavage. Dans une
famille, le père n’est finalement pas
un obstacle à la liberté, mais une
condition nécessaire pour que la
famille elle-même existe et remplisse
sa mission : nous permettre d’aimer,
nous offrir un lieu sûr pour grandir
sainement.

Dans l’Opus Dei, la paternité confiée
à notre Père se poursuit dans la
personne de ses successeurs. Cette
paternité nous rappelle que nous
sommes les enfants bien-aimés du



Père des cieux, elle anime notre
amour de Dieu et des autres, elle
nous soutient dans la fidélité aux
appels de Dieu et au patrimoine
familial — l’esprit de l’Œuvre — dont
il nous incombe à tous de prendre
soin. Qu’il revienne au Prélat de
l’Opus Dei, avec ses conseils qui
l’aident dans sa tâche de
gouvernement, de discerner ce qui
appartient à l’esprit de l’Œuvre et ce
qui est modifiable [12], ne répond pas
à des critères d’organisation
institutionnelle, mais à la nature
familiale de l’Opus Dei dans l’Église.
La paternité dans l’Œuvre est donc
une preuve supplémentaire de la
miséricorde de Dieu à notre égard ;
c’est une manifestation que « le ciel
s’est engagé à ce que l’Œuvre se
réalise » [13].

« Je pense à l’Œuvre et je reste sans
voix » [14]. Ces propos de saint
Josémaria ne reflètent pas l’émotion
passagère d’un amour adolescent,



incapable de percevoir les difficultés,
et qui annule la capacité
d’amélioration. Ils reflètent plutôt
l’amour vivant de celui qui laisse la
grâce de Dieu agir dans son cœur,
année après année. Pour être des
maillons de cette chaîne, de l’histoire
qui a commencé en 1928, nous avons
besoin d’un tel cœur.

[1]. Cf. A. Vazquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, I.

[2]. Mgr F. Ocariz, Message, 10 juin
2021.

[3]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 19
mars 2022, n°12.

[4]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 1er

novembre 2019, n° 6.

[5]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 122.



[6]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 14
février 2017, n° 9.

[7]. Pape François, Exh. ap. Evangelii
gaudium, n° 120.

[8]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 19
mars 2022, n° 5.

[9]. Pape François, Homélie, 8 mai
2017.

[10]. Saint Josémaria, Entretiens, n° 24.

[11]. Saint Josémaria, Instruction pour
l’Œuvre de Saint Gabriel, n° 14.

[12]. C. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale,
19 mars 2022, n° 11.

[13]. Saint Josémaria, Instruction, 19
mars 1934, n° 47.

[14]. Cf. Mgr X. Echevarria, Lettre
pastorale, août 2014.

Nicolás Álvarez de las Asturias



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-
peine-iv-de-generation-en-generation-

fidelite/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-peine-iv-de-generation-en-generation-fidelite/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-peine-iv-de-generation-en-generation-fidelite/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-peine-iv-de-generation-en-generation-fidelite/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-peine-iv-de-generation-en-generation-fidelite/

	" Cela en vaut la peine ! " (IV) : De génération en génération - Fidélité

