
opusdei.org

« Cela en vaut la
peine ! » (II) : Béni
soit celui qui met sa
confiance dans le
Seigneur

La Sainte Écriture ne nous
donne pas de réponse théorique
sur la fidélité mais nous
indique qui est fidèle.

18/09/2022

Dans le mode d'emploi d'un appareil
pour écouter de la musique, nous
avons peut-être trouvé les mots « hi-



fi ». La « high fidelity », haute-
fidélité, est une garantie que le son
reproduit est très proche de
l’original. L’objectif, tant pour le
musicien que pour l’auditeur, est
d’assurer le meilleur contact avec le
son initial, le premier
enregistrement, sans l’altérer. C’est la
fidélité comprise comme exactitude,
comme capacité de garder quelque
chose intact.

Cependant, dans la culture de
l’ancien Moyen-Orient, où la
révélation de Dieu au peuple d’Israël
a eu lieu, la compréhension de la
fidélité est quelque peu différente de
cet usage. La fidélité n’est pas
associée à la précision, mais l’accent
est mis sur d’autres aspects tels que
la solidité, la stabilité ou la
permanence dans le temps ; la
fiabilité, la loyauté et la véracité. En
outre, dans le langage biblique, la
fidélité est aussi étroitement liée à la
miséricorde paternelle de Dieu, un



domaine où il est peu judicieux de
parler d’exactitude.

Pas comme les autres dieux

Si nous cherchons dans la Sainte
Écriture une définition complète de
la fidélité, nous n’en trouverons pas.
En revanche, si nous ouvrons les
livres sacrés pour savoir qui est
fidèle, tant l’Ancien que le Nouveau
Testament nous donnent une
réponse claire : Dieu est fidèle (cf. Dt
32,4 ; 1 Co 1,9 ; 1 Th 5,24, parmi
d’autres). Que signifie le fait que
Dieu soit fidèle ? Pourquoi la fidélité
est-elle une caractéristique du
Seigneur si souvent affirmée ?

D’une part, le Dieu d’Israël est fidèle
par opposition aux dieux des peuples
voisins. « Dieu est le fondement de
l’espérance ; mais pas n’importe quel
dieu » [1]. Les mythes païens nous
montrent des dieux qui se
comportent de manière inconstante
et capricieuse ; parfois ils sont bons,



parfois ils sont mauvais, on ne sait
jamais comment ils vont réagir. Il est
donc déraisonnable de leur faire
confiance. En Égypte et en
Mésopotamie, par exemple, les dieux
étaient souvent représentés sous la
forme de taureaux, de lions, d’aigles,
de dragons ou d’autres animaux. Par
conséquent, le culte rendu à ces
divinités était imprégné d’attitudes
qui ressemblent à ce que nous
ferions face à une bête menaçante :
satisfaire sa faim, apaiser sa colère,
ou simplement ne pas interrompre
son repos.

Ce n’est pas le cas en Israël. La loi
mosaïque, en effet, interdit de
représenter le Seigneur par des
figures de quelque nature que ce soit
(cf. Ex 20,4 ; Lv 19,4). Le Dieu d’Israël
accepte les sacrifices et les offrandes,
mais il ne le fait pas parce qu’il en a
besoin ou parce que son humeur en
dépend (cf. Ps 50, 7-15 ; Dn 14, 1-27).
Le fait que le Seigneur soit fidèle,



contrairement aux faux dieux,
signifie qu’il n’est pas capricieux et
inconstant, que nous pouvons en
quelque sorte prévoir comment il va
agir. En même temps, cette fidélité
n’implique pas que le Seigneur suive
un modèle de comportement
uniforme ou que sa façon
d’intervenir dans l’histoire soit
répétitive. Dieu est libre,
transcendant et souverain, « il est
tout le mouvement, toute la beauté et
toute la grandeur » [2], donc sa fidélité
à l’alliance n’exclut pas la nouveauté
(cf. Is 43, 16-19).

Elle peut nous surprendre ou nous
déconcerter. Dieu dit par la bouche
du prophète Isaïe : « Car vos pensées
ne sont pas mes pensées, et mes voies
ne sont pas vos voies , oracle de
Yahvé. Autant les cieux sont élevés
au-dessus de la terre, autant sont
élevées mes voies au-dessus de vos
voies. » (Is 55, 8-9). Dieu sauve
toujours son peuple, mais pas



toujours de la même manière. C’est
pourquoi « il peut toujours, avec sa
nouveauté, renouveler notre vie et
notre communauté et, même si la
proposition chrétienne traverse des
périodes d’obscurité et de faiblesse
ecclésiales, elle ne vieillit jamais » [3].

En plus de cette différence, une
déviation fréquente dans la relation
de l’homme avec Dieu est celle de
vouloir le contrôler ou l’utiliser à
notre guise. C’est pourquoi la
divination et les pratiques similaires
étaient sévèrement interdites en
Israël (cf. Lv 19, 26 et 31). Que Dieu
soit fidèle à sa parole ne signifie pas
que sa façon de se comporter soit
toujours identique, et donc prévisible
et contrôlable par les hommes. Nous
pouvons être sûrs qu’il ne cessera
jamais de nous aimer, même si nous
ne savons souvent pas comment. Sa
logique dépasse toujours la nôtre.
Parfois, il peut nous donner plus que
ce qu’il a promis, ou il peut



accomplir une prophétie d’une
manière inhabituelle. La « fidélité n’a
rien de stérile ou de statique ; elle est
créative » [4].

Un Dieu « riche en miséricorde et
fidélité »

La Bible affirme que le Seigneur est
fidèle par opposition aux faux dieux
des peuples voisins ; mais, en réalité,
le texte sacré l’affirme surtout par
opposition à l’être humain : «
Pourtant, celui qui est la Splendeur
d’Israël ne se dément pas ni ne se
repent : n’étant pas un homme, il n’a
pas à se repentir » (1 S 15, 29).
Contrairement à notre expérience
humaine, le Seigneur dit toujours la
vérité, il ne revient pas sur ses
promesses : « Dieu n’est pas homme
pour mentir, un fils d’Adam pour se
rétracter. Va-t-il dire et ne pas agir,
prononcer une parole et ne pas
l’exécuter ? » (Nb 23, 19). Seul Dieu
est absolument solide et digne de



confiance, en qui on peut construire
avec la certitude de ne pas être déçu.
C’est pourquoi Benoît XVI peut dire :
« Alors que tout passe et change, la
Parole du Seigneur ne passe pas. Si
les évènements de la vie nous font
sentir perdus et que toute certitude
semble s’écrouler, nous avons une
boussole pour nous orienter, nous
avons une ancre pour ne pas aller à
la dérive » [5].

Le livre de l’Exode nous raconte
qu’après le péché du veau d’or, Dieu
a renouvelé l’alliance avec son
peuple sur le mont Sinaï. Puis, avant
de donner à Moïse les tables de la Loi
pour la deuxième fois, Dieu passe
devant lui en disant : « Le Seigneur,
le Seigneur, Dieu tendre et
miséricordieux, lent à la colère, plein
d’amour et de vérité » (Ex 34, 6). Ces
paroles sont souvent considérées
comme une seconde révélation du
nom de Dieu, après celle qui avait eu
lieu quelque temps auparavant,



également avec Moïse. Cette
description de Dieu est répétée, avec
de légères variations, dans sept
autres passages de divers livres de
l’Ancien Testament[6]. C’est pourquoi
saint Josémaria dit : « Si vous
parcourez l’Écriture Sainte vous y
découvrirez la présence constante de
la miséricorde de Dieu […] Quel
sentiment de sécurité doit produire
en nous la compassion du Seigneur !
» [7]

Cependant, Israël sait que son
Seigneur est compatissant et fidèle
non seulement parce qu’il l’a dit à
Moïse au Sinaï, mais surtout parce
que le peuple l’a constaté dans sa
propre histoire, en sa propre chair.
Dieu a manifesté cette
caractéristique de sa fidélité non pas
simplement en la déclarant, mais en
la montrant dans ses œuvres. La
fidélité de Dieu est une expérience de
salut qu’Israël a vécue à travers le
temps. « Seigneur, tu es mon Dieu, je



t’exalte, je rends grâce à ton nom, car
tu as accompli projets et merveilles,
sûrs et stables depuis longtemps » (Is
25, 1). Les œuvres de Dieu montrent
sa fidélité ; Israël témoigne, à
maintes reprises, que sa miséricorde
ne disparaît pas face à l’infidélité des
hommes. « Oui, le Seigneur est bon,
éternel est son amour, sa fidélité
demeure d’âge en âge » (Ps 99, 5),
chante le psalmiste. Et dans un autre
passage : « Je le dis : C’est un amour
bâti pour toujours ; ta fidélité est plus
stable que les cieux » (Ps 88, 2).

La Vierge Marie, dans le Magnificat,
exprime cette manière d’être de
Dieu, si claire pour quiconque
s’approche de l’histoire sainte. La
mère de Jésus loue Dieu d’avoir
remarqué son humilité, d’avoir fait
de grandes choses en elle, « il se
souvient de son amour, de la
promesse faite à nos pères, en faveur
d’Abraham et sa descendance à
jamais » (Lc 1, 54-55). Saint Jean-Paul



II a dit que « dans le Magnificat,
cantique véritablement théologique
parce qu’il révèle l’expérience que
Marie fait du visage de Dieu, Dieu est
non seulement le Puissant, pour qui
rien n’est impossible, comme l’avait
déclaré Gabriel (cf. Lc 1, 37), mais
aussi le Miséricordieux, capable de
tendresse et de fidélité envers tout
être humain » [8].

Jésus est l’accomplissement des
promesses

La fidélité est un attribut
déterminant de Dieu dans sa relation
avec l’humanité, en particulier avec
son peuple en vertu de l’alliance. Et
pour décrire la force de cette
alliance, les prophètes ont recours à
un certain nombre d’images. L’une
d’entre elles est celle du mariage,
que nous trouvons développée
surtout dans les livres d’Osée, de
Jérémie et d’Ézéchiel. Cette image
met en évidence la miséricorde du



Seigneur, qui est prêt à pardonner et
à rétablir l’alliance malgré les
infidélités répétées d’Israël. Une
autre image est celle de la paternité
et de la maternité. Le livre d’Isaïe
l’utilise à plusieurs reprises, de
manière poignante, pour souligner
que Dieu n’abandonnera jamais son
peuple : « Jérusalem disait : “Le
Seigneur m’a abandonnée, mon
Seigneur m’a oubliée”. Une femme
peut-elle oublier son nourrisson, ne
plus avoir de tendresse pour le fils de
ses entrailles ? Même si elle l’oubliait,
moi, je ne t’oublierai pas » (Is 49,
14-16).

Jésus reprend tout cet héritage de
fidélité et de miséricorde, incarné
dans l’Ancien Testament, pour
révéler la continuation en sa
personne de cette œuvre divine.
Ainsi, face à la foule, le Seigneur fait
écho dans sa plainte à l’oracle d’Isaïe
dans lequel il nous rappelle que Dieu
ne nous oublie jamais : « Jérusalem,



Jérusalem, toi qui tues les prophètes
et qui lapides ceux qui te sont
envoyés, combien de fois ai-je voulu
rassembler tes enfants comme la
poule rassemble ses poussins sous
ses ailes, et vous n’avez pas voulu !
» (Mt 23, 37). Jésus-Christ est peiné
par la rébellion des hommes, par la
dureté de leur cœur, face à
l’insistance, la fidélité, de l’amour de
Dieu.

S’inspirant également d’un passage
du prophète Isaïe, qui affirme
qu’Israël est la vigne du Seigneur (cf.
Is 5, 7), Jésus résume l’histoire de la
fidélité de Dieu face à l’infidélité des
hommes en racontant la parabole
des vignerons homicides (cf. Mc 12,
1-12). Là, après des refus successifs
de prendre les fruits qui lui sont dus
par l’intermédiaire de différents
serviteurs, le propriétaire de la vigne
décide d’envoyer son fils en dernier
recours. Mais les vignerons le tuent.
De même, la venue de Jésus, le Fils



unique de Dieu, et sa mort sur la
croix, sont la pleine manifestation de
la fidélité et de la miséricorde du
Dieu d’Israël ; après l’avoir envoyé
mourir pour nous, Dieu ne peut rien
faire de plus grand (cf. He 1, 1-2).

Les apôtres, au cours de leur
prédication, étaient conscients de la
relation entre le mystère pascal du
Christ — sa passion, sa mort et sa
résurrection — et la fidélité de Dieu à
ses anciennes promesses. Le livre de
l’Apocalypse nous dit que Jésus est «
l’Amen, le témoin fidèle et vrai » (Ap
3, 14). Dans la deuxième lettre de
saint Paul aux Corinthiens, nous
trouvons la déclaration la plus
explicite à cet égard : « En fait, Dieu
en est garant, la parole que nous
vous adressons n’est pas “oui et non”.
Car le Fils de Dieu, le Christ Jésus,
que nous avons annoncé parmi vous,
Silvain et Timothée, avec moi, n’a pas
été “oui et non” ; il n’a été que “oui”
» (2 Co 1, 18-20). Et cette conviction



est passée dans la foi de l’Église, qui a
constamment proclamé que Jésus est
l’accomplissement fidèle de tout ce
que Dieu a promis (cf. 1 Co 15, 3-4).

Si nous ne sommes pas fidèles, lui
est toujours fidèle

À propos de ceux qui n’ont pas cru
au Christ pendant son séjour sur
terre, saint Paul s’exprime ainsi, en
mettant l’accent sur la grandeur du
Seigneur : « Si certains ont refusé de
croire, leur manque de foi va-t-il
donc empêcher Dieu d’être digne de
foi ? Loin de là ! » (Rm 3, 3-4) En
Dieu, nous pouvons mettre toute
notre confiance. « Aux uns, les chars ;
aux autres, les chevaux ; à nous,
d'invoquer le nom de Yahvé notre
Dieu » (Ps 19, 8), dit le psalmiste,
exprimant sa confiance dans le
Seigneur plutôt que dans les
stratégies humaines de combat. « Qui
est Dieu, hormis le Seigneur ? le
Rocher, sinon notre Dieu ? » (2 S 22,



32), dit l’Écriture Sainte dans ce
qu’on appelle l’Hymne de David. Seul
Dieu peut être considéré comme le
rocher sur lequel on peut s’appuyer
sans crainte et rechercher la
protection. L’application du terme «
Rocher » à Dieu est si fréquente dans
l’Ancien Testament [9] que parfois on
dit simplement « le Rocher » et on
comprend que l’on parle de lui.

En insistant sur la fidélité de Dieu et
en l’opposant souvent à l’inconstance
humaine, l’Écriture Sainte ne semble
pas laisser beaucoup de place à la
fidélité humaine. Mais plutôt qu’une
vision pessimiste de la force
humaine, c’est une affirmation
réaliste et profonde de notre
faiblesse face à sa puissance. Il est
ainsi plus facile de comprendre ce
dur oracle transmis par Jérémie : «
Maudit soit l’homme qui met sa foi
dans un mortel, qui s’appuie sur un
être de chair, tandis que son cœur se
détourne du Seigneur. Il sera comme



un buisson sur une terre désolée, il
ne verra pas venir le bonheur. Il
aura pour demeure les lieux arides
du désert, une terre salée,
inhabitable. Béni soit l’homme qui
met sa foi dans le Seigneur, dont le
Seigneur est la confiance. Il sera
comme un arbre, planté près des
eaux, qui pousse, vers le courant, ses
racines. Il ne craint pas quand vient
la chaleur : son feuillage reste vert.
L’année de la sécheresse, il est sans
inquiétude : il ne manque pas de
porter du fruit » (Jr 17, 5-8).

Ce qu’il est important de
comprendre, c’est que les êtres
humains ne peuvent pas être fidèles
dans le même sens que Dieu l’est. La
réponse humaine à la fidélité du
Seigneur n’est pas une conduite
irréprochable, sans faille, mais la foi
(cf. Gn 15, 6 ; He 11, 1). En effet, en
hébreu, le même verbe est utilisé
pour dire que Dieu est fidèle et pour
dire qu’un homme croit en lui. Le



Nouveau Testament appelle « fidèles
» ceux qui croient en Jésus-Christ et
le suivent (cf. Ac 10, 45). Ce que le
Seigneur attend de nous, ce n’est pas
que nous soyons fermes et solides
comme lui, ce qui serait impossible,
mais que nous mettions toute notre
confiance en lui, comme l’a fait
Marie et comme l’ont fait les saints, «
car il est fidèle, celui qui a promis
» (He 10,23). Et, surtout, le Seigneur
veut que nous reconnaissions nos
offenses et que nous en demandions
pardon. « Si nous disons que nous
n’avons pas de péché, nous nous
égarons nous-mêmes, et la vérité
n’est pas en nous », dit la première
lettre de Jean. « Si nous
reconnaissons nos péchés, lui qui est
fidèle et juste va jusqu’à pardonner
nos péchés et nous purifier de toute
injustice » (1 Jn 1, 8-9). Même si nous
sommes pécheurs, le Seigneur ne
nous laisse jamais seuls. « Si nous
manquons de foi, lui reste fidèle à sa



parole, car il ne peut se rejeter lui-
même » (2 Tm 2, 13).

« Notre fidélité n’est qu’une réponse
à la fidélité de Dieu. Dieu qui est
fidèle à sa parole, qui est fidèle à sa
promesse » [10]. Dans la même veine,
le prélat de l’Opus Dei a commenté : «
La foi en la fidélité divine donne de
la force à notre espérance, même si
notre faiblesse personnelle nous
conduit parfois à ne pas être
totalement fidèles, dans les petites
choses et peut-être, en certaines
occasions, dans les grandes. La
fidélité consiste donc à suivre, avec
la grâce de Dieu, le chemin du fils
prodigue » [11]. L’important est de
toujours revenir à celui qui tient la
promesse, de revenir dans la foi au
Rocher qui nous attend toujours.

[1]. Benoît XVI, Enc. Spe Salvi, n° 31.



[2]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
190.

[3]. Pape François, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, n° 11.

[4]. Benoît XVI, Homélie, 12 septembre
2009

[5]. Benoît XVI, Angelus, 12 décembre
2010.

[6]. Cf. Nb14, 17-18 ; Dt 7, 9-10 ; Ps 86,
15 ; 145, 8 : Jl 2, 13 ; Na 1, 3.

[7]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 7.

[8]. Saint Jean Paul II, Audience, 6
novembre 1996.

[9]. Cf. par exemple Dt 32, 4 ; 1 S 2, 2 ;
2 S 22, 2 ; Ps 19, 15 ; 28, 1 ; 71, 3 ; Is 1,
10 ; Ha 1, 12 parmi d’autres.

[10]. Pape François, Homélie, 15 avril
2020.



[11]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 19 mars 2022.

Juan Carlos Ossandón

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-
peine-ii-beni-soit-celui-qui-met-sa-

confiance-dans-le-seigneur/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-peine-ii-beni-soit-celui-qui-met-sa-confiance-dans-le-seigneur/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-peine-ii-beni-soit-celui-qui-met-sa-confiance-dans-le-seigneur/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-peine-ii-beni-soit-celui-qui-met-sa-confiance-dans-le-seigneur/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-peine-ii-beni-soit-celui-qui-met-sa-confiance-dans-le-seigneur/

	« Cela en vaut la peine ! » (II) : Béni soit celui qui met sa confiance dans le Seigneur

