
opusdei.org

« Cela en vaut la
peine ! » (I) : Une
force qui l’emporte
sur le temps

La fidélité est une vertu qui
apparaît dans les relations
entre personnes, donc avec
Dieu aussi, si l’une fait
confiance à l’autre.

07/09/2022

« Qui ne regarde le soleil quand il se
couche ? Qui ne détourne les yeux de
la comète quand elle éclate ? Qui
n’écoute la cloche quand elle sonne



pour un événement quelconque ? »
Ces questions ont été posées par un
poète anglais du 17ème siècle en
constatant que nous prêtons
attention à ces événements, comme
le ciel ou la musique, non pas comme
quelque chose d’impersonnel,
comme si c’était le fruit du hasard.
Sentant que derrière toutes ces
expériences il y a toujours quelqu’un,
un autre impliqué, entrevoyant
qu’elles cachent toujours une
relation, au moins offerte, il conclut :
« Aucun homme n’est une île, un
tout, complet en soi[…]. Aussi,
n’envoie jamais demander pour qui
sonne le glas ; il sonne pour toi » [1].

Une spirale qui relie les êtres

Nous formons tous un tissu de
relations qui nous a accueillis et
soutenus dans ce monde. Et c’est
précisément là, dans ces liens
personnels, que peut naître la
fidélité. Bien que le terme de fidélité



soit utilisé à des niveaux très
différents, « il est particulièrement
pertinent, écrit le prélat de l’Opus
Dei, de considérer la fidélité dans la
relation entre les personnes, dans
son aspect le plus humain et profond
» [2].

Nous avons besoin les uns des autres
non seulement pour la survie
matérielle, mais aussi pour le
bonheur. « Par le fait d’être un
animal social, un homme doit
naturellement à un autre tout ce sans
quoi la conservation de la société
serait impossible », dit d’entrée saint
Thomas d’Aquin. Il est vrai que le
premier soutien dont nous avons
besoin est généralement matériel, ou
de survie, mais nous avons
également besoin de nous soutenir
mutuellement sur le chemin de
l’avenir, de savoir que nous faisons
partie de la même chaîne qui s’étire
vers l’avant dans l’espérance. C’est
pourquoi, le saint poursuit, « la



coexistence humaine ne serait pas
possible si nous ne nous faisions
pas confiance » [3].

Il a été dit que notre époque se
caractérise davantage par la quête
personnelle d'autonomie totale que
par la reconnaissance du fait que nos
actions sont liées à celles de notre
entourage ; il a également été dit que
nous préférons l’illusion d’être
totalement autosuffisants, plutôt que
de reconnaître que nous avons
besoin des autres. Les attitudes qui
nous poussent à l’isolement, que
nous retrouvons plus ou moins en
nous-mêmes, sont une première
brèche à combler quand on parle de
fidélité.

En effet, bien que certaines vertus ne
soient pas immédiatement
impliquées dans des relations
directes avec d’autres personnes,
comme la force d’âme ou la
tempérance, il existe des vertus qui



n’apparaissent que dans les
relations. La fidélité, en particulier,
en fait partie, puisqu’il s’agit d’un
mouvement de va-et-vient entre
deux personnes : elle implique, d’une
part, de croire que l’autre, qui se
tient devant moi, a de bonnes
intentions à mon égard ; elle
implique aussi de construire sa
propre vie avec la conviction que
cette autre personne m’aime
maintenant et continuera à le faire à
l’avenir. 

En ce sens, elle naît initialement dans
l’autre, elle ne dépend pas au départ
de nous-mêmes ; une telle vertu
rompt avec notre tendance à
l’autosuffisance, en nous invitant à
une humble ouverture qui, comme le
souligne le Pape François, « comporte
toujours une part de risque et de pari
audacieux » [4]. Un mouvement se
crée alors qui, entre deux personnes,
petit à petit, s’élève en spirale vers
une vie partagée et heureuse. Celui



qui entre dans cette dynamique de
fidélité est loin d’avoir atteint le
calme d’un point d’arrivée ; il
commence plutôt à éprouver le
vertige de la vie, le mouvement de
quelqu’un qui est en chemin, mais
qui peut compter sur les autres en
cas de besoin. « La fidélité est
comme une force qui l’emporte sur
le temps, non par rigidité ou
inertie, mais de manière créative »
[5].

Thérèse de Jésus et Jésus de
Thérèse

En suivant les médias, en examinant
une enquête ou en considérant nos
propres expériences, nous pouvons
être amenés à considérer comme
urgent le défi de redécouvrir la
beauté de la fidélité, le bien humain
qu’elle apporte, le bonheur qu’elle
procure. Nous ressentons le besoin
de la redécouvrir dans le mariage,
dans la famille, dans la relation avec



Dieu et, en général, dans tout type de
relation personnelle [6]. Pour ce faire,
nous comptons, d’une part, sur l’aide
du Seigneur. Et, d’autre part, sur
l’aspiration à une fidélité créative
que nous détectons chez de
nombreuses personnes, y compris
nous-mêmes ; « une fidélité qui est
une correspondance libre à la grâce
de Dieu, vécue dans la joie et aussi
dans la bonne humeur » [7]. Notre
cœur ne se satisfait pas d’une vie
absolument autonome, dans la
solitude, car « nulle vie humaine ne
peut être considérée isolément : elle
s’entrelace aux autres vies. Nul n’est
un vers détaché ; nous faisons tous
partie d’un même poème divin » [8] ;
notre cœur ne se satisfait pas non
plus d’une vie statique, prévisible,
impropre de ce qui est vivant.

Parfois, tout cela peut nous sembler
n’être qu’un désir presque
irréalisable, quelque chose qui est
au-dessus de nos forces. Et ce n’est



pas sans raison : chacun de nous, si
nous ne comptons que sur nous-
mêmes, est faible, car nous avons des
pieds d’argile ; de plus, la fidélité ne
peut se faire jour qu’à deux. Mais
c’est précisément l’expérience de
notre faiblesse qui nous empêche de
nous reposer uniquement sur nos
bons désirs ou nos talents. Les
paroles de saint Paul nous viennent
en aide : « Je peux tout en celui qui
me donne la force » (Ph 4, 13). Dieu,
avec son amour qui nous est offert
avant que nous puissions le
demander, quoi qu’il arrive et quoi
que nous fassions, se donne comme
source de notre fidélité envers lui et
envers les autres.

Cependant, si nous pensons à
l’expérience de la fidélité de Dieu
dans nos vies et dans celles de tant
de personnes, nous pouvons dire que
nous pouvons effectivement nous
faire confiance. Combien de fois, en
particulier dans les moments



difficiles, pensons-nous à la
confiance que le Seigneur nous fait.
En effet, notre naissance — le fait
que nous soyons en vie répond à son
désir —, notre baptême et toutes les
fois où Dieu nous a montré son
amour, sa proximité et sa lumière
sur notre chemin en sont la preuve.
Bien que le choix de Dieu soit
éternel, sa confiance en nous se
réalise dans le temps : la conscience
de ce privilège mûrit dans notre for
intérieur.

Quand, en revanche, nous voulons
être fidèles uniquement par nos
propres forces, quand nous nous
éloignons de cette relation qui est la
source de la fidélité, nous cessons de
faire l’expérience de la confiance de
Dieu. Nous perdons alors la mémoire
des dons reçus, comme ces vignerons
qui ont oublié qu’ils travaillaient
parce que le propriétaire était allé les
chercher, et non en raison de leurs
propres mérites (cf. Mt 21, 33-46).



Nous nous concentrons donc sur le
caractère pénible et insuffisant de
nos efforts. Peu à peu, des plaintes
peuvent apparaître, de brèves fuites,
des infidélités dans les petites choses.
Ou bien cette distance peut aussi
s’insinuer de manière plus sournoise
dans une accoutumance à vivre
avec le Seigneur, dans une lutte
qui ne cherche qu’à tranquilliser la
conscience, dans une certaine
tiédeur. On perd la nouveauté de
l’autre, la surprise du visage de
l’autre, la créativité que porte
toujours un être personnel.

En définitive, nous pouvons être
fidèles parce que Dieu nous fait
confiance. C’est ainsi que les saints
ont été fidèles. On raconte de Sainte
Thérèse d’Avila qu’un jour, alors
qu’elle se trouvait au monastère de
l’Incarnation, en descendant
l’escalier, elle rencontra un enfant
qui lui souriait. Surprise de voir un
petit garçon à l’intérieur du couvent,



elle lui demanda : « Et toi, qui es-tu ?
» Ce à quoi l’enfant répondit par une
autre question : « Et toi, qui es-tu ? »
La sainte, étonnée, répondit : « Je suis
Thérèse de Jésus ». Et l’enfant, avec
un sourire, a dit : « Eh bien, moi, je
suis Jésus de Thérèse ». Une telle
relation, entre deux personnes, est le
milieu dans lequel naît la fidélité, y
compris notre fidélité à Dieu : « Le
chrétien n’est jamais un homme
solitaire, puisqu’il est en rapport
constant avec Dieu, qui est à côté de
nous et dans les cieux » [9].

La fidélité des enfants de Dieu

« La vertu de fidélité est
profondément liée au don surnaturel
de la foi, devenant l’expression de
cette solidité de celui qui a fondé en
Dieu toute sa vie », dit Benoît XVI. Et
il poursuit : « Dans la foi, nous
trouvons en effet l’unique garantie
de notre stabilité (cf. Is 7, 9), et
seulement à partir d’elle nous



pouvons à notre tour être vraiment
fidèles » [10]. Après avoir considéré la
fidélité de Dieu, qui précède la
fidélité que nous voulons pour nous-
mêmes, nous pouvons énumérer
trois domaines dans lesquels il nous
est possible de renforcer notre
fidélité :

expérimenter la joie
d’appartenir au Père, dans le
Christ, en tant que personnes
libres ; 
approfondir notre identification
personnelle avec sa volonté,
également personnelle, qui est
toujours un don pour nous ; 
et vivre la relation fraternelle
qui naît entre ceux qui veulent
être fidèles.

Premièrement, nous appartenons à
Dieu, non pas en tant qu’êtres
inertes, mais en tant qu’êtres vivants,
en tant que personnes libres,
capables d’aimer et de s’ouvrir à

• 

• 

• 



l’amour d’autrui. Et Dieu s’est aussi
donné à nous personnellement, dans
son amour trinitaire. Nous voulons
donc connaître de plus en plus le
Seigneur et nous-mêmes, afin de
pouvoir jouir, souffrir, travailler et
entrer en relation avec les autres
imprégnés de cette filiation divine.
Comme dans le rêve de l’échelle de
Jacob, tel qu’interprété par saint Jean
de la Croix, plus nous montons dans
notre connaissance et notre amour
de Dieu, plus nous descendons dans
les profondeurs de notre âme [11]. Le
fait de connaître Dieu de plus en plus
nous rapproche de nous-mêmes, qui
sommes l’œuvre de sa main ; et, en
même temps, mieux connaître sa
création, surtout en nous-mêmes,
peut nous remplir d’émerveillement
et d’amour pour le créateur.

C’est pourquoi nous suivons
volontiers le conseil de saint
Josémaria dans le dernier point de
Chemin : « Éprends-toi de lui et tu ne



l’abandonneras point » [12], que le
bienheureux Alvaro complète en le
retournant : « Ne l’abandonne pas, et
tu t’éprendras de lui » [13]. Notre désir
de le suivre de près, parfois à contre-
courant, suffit à notre Seigneur pour
nous insuffler un désir renouvelé de
garder notre cœur dans l’amour.

Deuxièmement, nous savons
qu’aimer Dieu est en fait une
manière de s’identifier à Jésus-Christ,
de permettre à sa confiance de
porter du fruit en nous. Mais pour y
parvenir, nous avons également
besoin de son aide. En effet,
personne ne peut appeler Dieu Père,
ni se considérer comme son fils, si ce
n’est en Jésus-Christ. Or, si nous
partageons tous la même vie que
Jésus, chacun d’entre nous le fait de
manière personnelle. Dieu a donné à
chacun de nous des talents et des
vertus particuliers, une personnalité
unique, une façon de voir le monde
qui nous est propre. C’est pourquoi la



fidélité de chacun à Dieu n’est pas
quelque chose d’uniforme, comme si
elle était prise dans un moule, mais
elle est personnelle, unique, forgée
dans sa propre vie. Il n’y a donc
aucun sens à se comparer à qui que
ce soit, ni à se sentir jugé par qui que
ce soit sur la base de modèles fixes.

« La fidélité est la fidélité à un
engagement d’amour, et l’amour de
Dieu est le sens ultime de la liberté
[…] : “Prenez sur vous mon joug,
devenez mes disciples, car je suis
doux et humble de cœur, et vous
trouverez le repos pour votre âme.
Oui, mon joug est facile à porter, et
mon fardeau, léger” » [14].

Enfin, en tant qu’enfants de Dieu,
nous sommes tous frères et sœurs ; et
dans le cadre de sa providence
ordinaire — la manière dont il prend
soin de nous — nous participons tous
de manière égale à sa paternité
divine : nous prêtons tous main forte



à Dieu en étant de bons pères et de
bonnes mères pour les autres.

En réalité, nous ne pouvons pas être
les auteurs solitaires de nos vies,
mais nous sommes des co-auteurs
avec ceux qui nous entourent ; nous
sommes les protagonistes de notre
propre histoire et en même temps
nous faisons partie de l’histoire des
autres dans le grand livre de la vie.
Nous comprenons ainsi que la
fidélité de ceux qui nous entourent
dépend de la nôtre. Et vice versa :
pour contrebalancer notre faiblesse,
il y a la force des autres. Cette
attention et ce soin peuvent donc
être dirigés, en premier lieu, vers les
personnes de notre propre famille,
naturelle et surnaturelle, et ensuite
être étendus aux autres membres de
l’Église. Et puisque « sur cent âmes,
les cent nous intéressent » [15], elle
s’adresse à la sainteté de tous ceux
que le Seigneur met sur notre
chemin : c’est la meilleure façon



d’assurer notre propre fidélité,
comme une vis et son écrou.

[1]. John Donne, « Devotions upon
Emergent Occasions », Méditation
XVII. (traduction Franck Lemonde
(PAYOT ET RIVAGES)

[2]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 19 mars 2022, n° 1.

[3]. Saint Thomas d’Aquin, Somme
théologique, II-II, c. 109, r. 1.

[4]. Pape François, Exhort. ap. Amoris
lætitia, n° 132.

[5]. Guillaume Derville, « Le jour de la
fête de saint Joseph : une fidélité qui
se renouvelle, dans opusdei.org.

[6]. La « loyauté » est souvent
assimilée à la « fidélité » ; cependant,
la première ne repose pas



nécessairement sur une confiance
fondée sur l’amour de l’autre, mais
sur des aspects plus proches de la
justice ; c’est pourquoi la « loyauté »
ne se réfère pas toujours à une autre
personne, mais à des idées, des
valeurs ou des institutions.

[7]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 19 mars 2022, n° 4.

[8]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 111.

[9]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 116.

[10]. Benoît XVI, Discours à la
communauté de l’Académie
Pontificale Ecclésiastique, 11 juin
2012.

[11]. Cf. Saint Jean de la Croix, La nuit
obscure de l’âme, II, 8, 5.

[12]. Saint Josémaria, Chemin, n° 999.



[13]. Bienheureux Álvaro del Portillo, 
Lettre pastorale, 19 mars 1992, n° 50.

[14]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 19 mars 2022, n° 8.

[15]. Cf. Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 9.

Antonio Malo

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-
peine-i-une-force-qui-lemporte-sur-le-

temps/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-peine-i-une-force-qui-lemporte-sur-le-temps/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-peine-i-une-force-qui-lemporte-sur-le-temps/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-peine-i-une-force-qui-lemporte-sur-le-temps/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cela-en-vaut-la-peine-i-une-force-qui-lemporte-sur-le-temps/

	« Cela en vaut la peine ! » (I) : Une force qui l’emporte sur le temps

