
opusdei.org

Cause de notre joie

C’est le 15 août que l’Église fête
la Solennité de l’Assomption de
la Sainte Vierge Marie. Voici
l’homélie de saint Josémaria en
1961,« La Sainte Vierge, cause
de notre joie ».«Marie est élevée
aux cieux, corps et âme. C’est la
liesse chez les anges, parmi les
hommes».

14/08/2020

— Assumpta est Maria in coelum,
gaudent angeli. La joie règne parmi
les anges et les hommes parce que
Marie a été élevée au ciel, corps et



âme, par Dieu. Pourquoi ressentons-
nous aujourd'hui cette joie profonde
qui fait que notre coeur semble
vouloir bondir de la poitrine, et que
notre âme s'inonde de paix ? C'est
que nous célébrons la glorification
de notre Mère et qu'il est naturel que
nous, ses enfants, nous nous
réjouissions spécialement de voir de
quelle façon la Très Sainte Trinité
l'honore.

Le Christ, son très saint Fils et notre
frère, nous l'a donnée pour Mère au
Calvaire, en disant à saint Jean: voici
ta Mère. Et nous l'avons reçue, avec
le disciple bien-aimé, en cette heure
d'immense affliction. Sainte Marie
nous a recueillis dans la douleur,
alors que s'accomplissait l'ancienne
prophétie: et un glaive te
transpercera l'âme... Nous sommes
tous ses enfants; elle est la Mère de
l'humanité entière. Et maintenant
l'humanité commémore son ineffable
Assomption: Marie, fille de Dieu le



Père, mère de Dieu le Fils, épouse de
Dieu le Saint-Esprit, monte au ciel.
Au-dessus d'elle, il n'y a que Dieu, et
Lui seul.

Mystère d'amour que celui-ci. La
raison humaine ne parvient pas à le
comprendre. Seule la foi réussit à
expliquer qu'une créature ait pu être
élevée à une telle dignité, qu'elle
devienne l'objet aimé de toutes les
complaisances de la Trinité. Nous
savons que c'est un secret divin.
Mais, parce qu'il s'agit de notre Mère,
nous avons plus de facilité — si l'on
peut dire — pour comprendre cette
vérité de foi que d'autres.

Qu'aurions-nous fait, si nous avions
pu choisir notre mère ? je pense que
nous aurions élu celle que nous
avons, et que nous l'aurions comblée
de toutes les grâces. C'est ce qu'a fait
le Christ; dans Sa Toute-Puissance
infinie, Son infinie Sagesse et Son



Amour, Il a pu accomplir tout ce qu'Il
voulait.

Voyez comme les chrétiens ont
découvert, depuis longtemps déjà, ce
raisonnement: il convenait — écrit
saint Jean Damascène — que celle qui
avait garde intacte sa virginité dans
l'enfantement, conservât son corps
exempt de toute corruption apres la
mort. Il convenait que celle qui avait
porté dans son sein, sous la forme
d'un enfant, le Créateur, résidât dans
la semence divine. Il convenait que
l'Epouse de Dieu pénétrât dans la
maison céleste. Il convenait que celle
qui avait vu son Fils sur la Croix et
reçu ainsi dans son coeur la douleur
dont elle avait été exempte au moment
de l'enfantement, contemplât ce Fils
assis à la droite du Père. Il convenait
que la Mère de Dieu possédât ce qui
revient à son Fils, et qu'elle fût
honorée comme Mère et Servante de
Dieu par toutes les créatures.



Tota pulchra!

Plus d'une fois, les théologiens ont
avancé semblable argument pour
expliquer, dans la mesure du
possible, le sens de cette
surabondance de grâces dont Marie
se trouve revêtue et dont son
Assomption vers les cieux constitue
l'accomplissement. Ils affirment: Cela
convenait, Dieu pouvait le faire, Il le
fit donc. On ne saurait expliquer plus
clairement pourquoi le Seigneur a
concédé à sa Mère, dès le premier
instant de son Immaculée
Conception, tous les privilèges. Elle a
été préservée de l'emprise de Satan;
elle est belle tota pulchra! —,
immaculée, toute pure d'âme et de
corps.

Remarquez cependant que, si Dieu a
voulu exalter sa Mère, Marie n'en a
pas moins connu durant sa vie
terrestre la douleur, la fatigue, les
clairs-obscurs de la foi. A cette



femme du peuple qui, un jour, éclata
en louanges envers Jésus en
s'exclamant: Heureuses les entrailles
qui t'ont porté et les seins qui t'ont
allaité, le Seigneur répondit: Heureux
plutôt ceux qui écoutent la parole de
Dieu et la gardent! C'était l'éloge de sa
Mère, de son fiat — “ que cela se
fasse — sincère, généreux, sans
limite, qui se manifeste, non par des
actions voyantes, mais par un
sacrifice quotidien, silencieux et
caché.

En méditant ces vérités, nous
comprenons un peu mieux la logique
de Dieu; nous nous rendons compte
que ce n'est pas la réalisation des
grands faits d'armes que nous
imaginons parfois qui fait la valeur
surnaturelle de notre vie, mais
l'acceptation fidèle de la volonté
divine et la générosité dans le
sacrifice de chaque jour.



Si nous voulons devenir “ divins , si
nous voulons nous revêtir de la
plénitude de Dieu, il nous faut
commencer par être très humains,
en assumant face à Lui notre
condition d'hommes ordinaires, et en
sanctifiant notre apparente petitesse.
Ainsi vécut Marie. Celle qui est pleine
de grâces, qui est l'objet de toutes les
faveurs de Dieu, qui a été établie au-
dessus des anges et des saints, a
mené une existence normale. Marie
est une créature comme nous-
mêmes, avec un coeur comme le
nôtre, capable de joies et d'allégresse,
de souffrances et de larmes. Avant
que Gabriel ne lui fasse connaître la
volonté de Dieu, Notre Dame ignore
qu'elle a été choisie de toute éternité
pour être la Mère du Messie. Elle se
considère comme peu de chose: c'est
pourquoi elle reconnaît ensuite, avec
une humilité profonde, que le Tout-
Puissant a fait en elle de grandes
choses.



Quel contraste entre la pureté,
l'humilité et la générosité de Marie et
notre misère, notre égoïsme. Il est
normal que, après l'avoir découvert,
nous ressentions le désir de l'imiter;
nous sommes des créatures de Dieu,
comme Elle, et notre effort pour être
fidèle suffit pour que, en nous aussi,
le Seigneur fasse de grandes choses.
Notre petitesse ne sera pas un
obstacle: car Dieu choisit ce qui a peu
de prix, pour qu'ainsi éclate
davantage la puissance de son
amour.

Un modèle de réponse à la grâce

Notre Mère est un modèle de réponse
à la grâce et, si nous contemplons sa
vie, le Seigneur nous éclairera pour
que nous sachions diviniser notre
existence ordinaire. Tout au long de
l'année, lorsque nous célébrons les
fêtes mariales, et bien souvent
chaque jour, nous chrétiens, nous
pensons à la Vierge. Si nous profitons



de ces instants pour imaginer
comment se comporterait Notre
Mère dans ces taches qui nous
incombent, peu à peu nous imiterons
son exemple et nous finirons par lui
ressembler, comme les enfants
ressemblent à leur mère.

Commençons par imiter son amour.
La charité ne s'arrête pas aux
sentiments; elle doit se manifester en
paroles et, avant tout, en actes. La
Vierge n'a pas seulement prononcé
un fiat, mais elle a accompli, à tout
moment, sa ferme et irrévocable
décision. Nous devons agir de même:
lorsque l'amour de Dieu nous pousse
et que nous découvrons ce qu'Il veut,
nous devons nous engager à être
fidèles, loyaux, et à l'être vraiment.
Car ce n'est pas en me disant “
Seigneur, Seigneur , qu'on entrera
dans le Royaume des Cieux, mais c'est
en faisant la volonté de mon Père qui
est dans les cieux.



Nous devons imiter l'élégance
naturelle et surnaturelle de Marie.
C'est une créature privilégiée dans
l'histoire du salut: en Elle, le Verbe
s'est fait chair et a demeure parmi
nous. Elle fut un témoin plein de
délicatesse et qui passa inaperçu; elle
ne voulut pas recevoir de louanges,
car elle n'ambitionnait pas la gloire
pour elle-même. Marie est témoin
des mystères de l'enfance de son Fils,
mystères normaux si l'on peut
s'exprimer ainsi: à l'heure des
grandes miracles, des acclamations
des foules, elle s'efface. A Jérusalem,
lorsque le Christ — montant un petit
âne — est acclamé comme Roi, Marie
n'est pas là. Mais on la retrouve près
de la Croix, lorsque tout le monde
fuit. Cette conduite a la saveur
naturelle de la grandeur, de la
profondeur et de la sainteté de son
âme.

Efforçons-nous d'imiter son
obéissance à la volonté de Dieu,



obéissance où se mêlent
harmonieusement noblesse et
soumission. Chez Marie, rien ne
rappelle l'attitude de ces vierges
folles qui obéissent, il est vrai, mais
sans réfléchir. Notre Dame écoute
avec attention ce que Dieu veut
d'elle; elle médite ce qu'elle ne
comprend pas; elle interroge sur ce
qu'elle ne sait pas. Ensuite, elle
s'applique de tout son être à
accomplir la volonté divine: je suis la
servante du Seigneur; qu'il m'advienne
selon ta parole! Quelle merveille!
Sainte Marie, notre exemple en
toutes choses, nous apprend
maintenant que l'obéissance à Dieu
n'est pas servilité, qu'elle ne subjugue
pas notre conscience. Au contraire,
elle nous incite intérieurement à
découvrir la liberté des fils de Dieu.

Le Seigneur vous a sans doute déjà
accordé de découvrir d'autres
aspects de cette réponse fidèle de la
Très Sainte Vierge; aspects qui se



présentent spontanément et nous
invitent à la prendre pour modèle: sa
pureté, son humilité, sa force de
caractère, sa générosité, sa fidélité...
Je voudrais vous parler de l'un
d'entre eux, qui les comprend tous,
car il est la condition du progrès
spirituel: la vie de prière.

Dieu nous recherche un par un

Si nous voulons profiter des grâces
que notre Mère attire sur nous
aujourd'hui, et suivre à tout moment
les inspirations de l'Esprit Saint,
pasteur de nos âmes, nous devons
nous attacher sérieusement à
développer notre vie d'intimité avec
Dieu. Nous ne pouvons pas nous
dissimuler sous l'anonymat; si la vie
intérieure n'est pas une rencontre
personnelle avec Dieu, elle n'existe
pas. La superficialité n'est pas
chrétienne. Admettre la routine,
dans la lutte ascétique, équivaut à
signer l'acte de décès de l'âme



contemplative. Dieu nous recherche
un par un et nous devons Lui
répondre, un par un: me voici,
Seigneur, puisque tu m'as appelé.

Prier, nous le savons tous, c'est
parler avec Dieu; mais de quoi,
demandera-t-on peut-être, de quoi
donc, si ce n'est des choses de Dieu et
de celles qui remplissent notre
journée ? De la naissance de Jésus, de
son chemin sur cette terre, de sa vie
cachée et de sa prédication, de ses
miracles, de sa Passion Rédemptrice,
de sa Croix et de sa Résurrection.
Puis, en présence du Dieu unique en
trois Personnes, avec la Médiation de
sainte Marie et l'intercession de saint
Joseph, Notre Père et Seigneur — que
j'aime et que je vénère tant —, nous
parlerons de notre travail de tous les
jours, de notre famille, de nos amis,
de nos grands projets et de nos
petites misères.



Le thème de ma prière, c'est ma vie.
C'est ainsi que je procède et, lorsque
je considère ma situation, une
résolution surgit tout naturellement,
ferme et décidée: celle de changer, de
devenir meilleur et d'être plus docile
à l'amour de Dieu. Une résolution
sincère, concrète, et qui
s'accompagnera toujours d'une
demande pressante, mais pleine de
confiance, à l'Esprit Saint, pour qu'Il
ne nous abandonne pas, car tu es,
Seigneur, ma citadelle.

Nous sommes des chrétiens
ordinaires, nous exerçons les
professions les plus variées; nos
activités empruntent des voies
ordinaires; tout se déroule selon un
rythme prévisible. Nos journées
semblent toutes pareilles, presque
monotones... C'est vrai, mais cette
vie, qui paraît si commune, a une
valeur divine; elle intéresse Dieu, car
le Christ veut s'incarner dans nos



occupations, et animer jusqu'aux
plus humbles de nos actions.

C'est là une réalité surnaturelle, nette
et sans équivoque; ce n'est pas une
simple considération destinée à
consoler, à réconforter ceux qui
n'arriveront pas à inscrire leurs
noms dans le livre d'or de l'histoire.
Le Christ s'intéresse à ce travail que
nous devons réaliser — mille et mille
fois — au bureau, à l'usine, à l'atelier,
à l'école, aux champs, lorsque nous
exerçons un métier manuel ou
intellectuel. Le Christ s'intéresse
aussi à ce sacrifice caché qui consiste
à ne pas déverser sur les autres le fiel
de notre mauvaise humeur.

Elle gardait fidèlement tous ces
souvenirs en son coeur

Pensez à cela dans la prière. Profitez-
en pour dire à Jésus que vous
L'adorez, et c'est alors que vous serez
pleinement contemplatifs au milieu
du monde, parmi les bruits de la rue:



partout. Voilà la première leçon que
nous pouvons tirer de notre
commerce intime avec Jésus-Christ.
Cette leçon, c'est Marie qui saura le
mieux nous l'enseigner, car la sainte
Vierge a toujours conservé cette
attitude de foi, de vision surnaturelle
à l'égard de tout ce qui survenait
autour d'elle: elle gardait fidèlement
tous ces souvenirs en son coeur. Lc 2,
51.

Supplions aujourd'hui sainte Marie
de nous rendre contemplatifs, de
nous apprendre à bien comprendre
les appels incessants que le Seigneur
renouvelle à la porte de notre coeur.
Prions-la: Mère, tu nous as amené
Jésus sur cette terre, Lui qui nous
révèle l'amour de Dieu notre Père;
aide-nous à Le découvrir, au milieu
des multiples occupations de chaque
jour; apprends à notre intelligence et
à notre volonté à écouter la voix de
Dieu et les appels de la grâce.



Mais ne pensez pas seulement à
vous: ouvrez grand votre coeur pour
qu'il puisse contenir l'humanité
entière. Pensez, avant tout, à ceux
qui vous entourent à vos parents, à
vos frères, à vos amis, à vos
compagnons —et cherchez comment
vous pourriez les amener à
approfondir leur amitié avec Notre
Seigneur. Si ce sont des personnes
droites et honnêtes, capables de
s'approcher davantage de Dieu,
placez-les de façon spéciale sous la
protection de Notre Dame. Et priez
aussi pour tant et tant d'âmes que
vous ne connaissez pas, parce que
nous autres hommes, nous sommes
tous embarqués sur le même bateau.

Soyez loyaux et généreux. Nous
faisons partie d'un seul corps, le
Corps Mystique du Christ, de l'Eglise
sainte à laquelle sont appelés bien
des hommes qui cherchent la vérité
avec droiture. C'est pourquoi nous
avons la grave obligation de montrer



aux autres la qualité et la profondeur
de l'amour du Christ. Le chrétien ne
peut être égoïste; s'il l'était, il
trahirait sa propre vocation. Ce n'est
pas une attitude chrétienne que de se
contenter de conserver son âme en
paix — fausse paix que celle-là —et
de se désintéresser du bien des
autres. Si nous avons accepté
l'authentique signification de la vie
humaine — que la foi nous a révélée
—, il est impensable que nous
restions tranquilles, convaincus que
nous agissons bien, alors que nous ne
nous efforçons pas de façon pratique
et concrète d'approcher les autres de
Dieu.

Dans l'apostolat, il y a un obstacle
réel: une fausse conception du
respect, la crainte d'aborder des
thèmes spirituels, parce que nous
pressentons qu'une telle
conversation ne sera pas opportune
dans certains milieux, parce qu'elle
risquera de froisser les



susceptibilités. Combien de fois ces
pensées masquent-elles l'égoïsme! Il
ne s'agit pas de froisser qui que ce
soit, mais plutôt de servir. Bien que
nous en soyons personnellement
indignes, la grâce de Dieu fait de
nous des instruments capables d'être
utiles aux autres et de leur
communiquer cette bonne nouvelle: 
Dieu veut que tous les hommes soient
sauvés et parviennent à la
connaissance de la vérité.

“ Venez à ma suite et je ferai de
vous des pêcheurs d'hommes”

Avons-nous le droit de nous
introduire ainsi dans la vie des
autres ? Oui, et c'est même
nécessaire. Le Christ s'est bien
introduit dans notre vie sans nous en
demander la permission! C'est ainsi
qu'Il a agi Lui aussi avec les premiers
disciples: comme Il longeait la mer de
Galilée, Il aperçu ut Simon et André
son frère, qui jetaient l'épervier dans



la mer; car c'étaient des pêcheurs. Et
Jésus leur dit: “ Venez à ma suite et je
ferai de vous des pêcheurs d'hommes”.

Chacun garde la liberté, la fausse
liberté de répondre non à Dieu,
comme ce jeune homme encombré
de richesses, dont saint Luc nous
parle. Mais le Seigneur, et nous aussi
— car Il nous l'a ordonné: allez par le
monde entier, proclamez la bonne
nouvelle, nous avons le droit et le
devoir de parler de Dieu, de ce sujet
humain entre tous, car le désir de
Dieu est ce qu'il y a de plus profond
au coeur de l'homme.

Sainte Marie, Regina apostolorum,
reine de tous ceux qui aspirent
ardemment à faire connaître l'amour
de ton Fils, toi qui comprends si bien
nos misères, demande pardon pour
notre vie; pour ce qui, en nous, aurait
pu être flamme et fut cendre; pour
cette lumière qui a cessé d'éclairer,
pour ce sel qui est devenu insipide.



Mère de Dieu, toi qui obtiens tout ce
que tu demandes, donne-nous, en
même temps que le pardon, la force
de vivre vraiment de foi et d'amour,
pour pouvoir apporter aux autres la
foi du Christ.

La meilleure manière de ne jamais
perdre notre audace apostolique,
cette soif authentique de servir tous
les hommes, n'est autre que la
plénitude de la vie de foi, d'espérance
et d'amour; en un mot, la sainteté. je
ne vois pas d'autre recette que celle-
là: la sainteté personnelle.

Aujourd'hui, en union avec toute
l'Eglise, nous célébrons le triomphe
de la Mère, de la Fille et de l'Epouse
de Dieu. Et, tout comme nous nous
réjouissons, au moment de la
Résurrection du Seigneur, trois jours
après sa mort, nous nous réjouissons
maintenant parce que Marie, après
avoir accompagné Jésus de Bethléem
à la Croix, est à côte de Lui, avec son



corps et avec son âme, et jouit de la
gloire pour toute l'éternité. Telle est
la mystérieuse économie divine:
Notre Dame, en raison de sa
participation complète à l'oeuvre de
notre salut, devait suivre de près les
pas de son Fils: la pauvreté de
Bethléem, la vie cachée de travail
ordinaire à Nazareth, la
manifestation de la divinité à Cana
de Galilée, les outrages de la Passion,
le divin Sacrifice de la Croix et
l'éternelle béatitude du Paradis.

Tout cela nous concerne directement,
car ce chemin surnaturel doit être
aussi le nôtre. Marie nous montre
que cette vole est praticable et qu'elle
est sûre. Elle nous a précédé sur le
chemin de l'imitation du Christ, et la
glorification de Notre Mère
représente pour nous la ferme
espérance de notre salut. C'est
pourquoi nous l'appelons spes nostra
et causa nostrae laetitiae, notre
espérance et la cause de notre joie.



Nous ne pourrons jamais perdre
l'assurance d'arriver à être saints, de
répondre aux appels de Dieu, et de
persévérer jusqu'au bout. Dieu, qui a
commencé en nous l'oeuvre de notre
sanctification, la mènera à son
terme. Car si le Seigneurest pour
nous, qui peut être contre nous ? Lui
qui n'a pas épargne son propre Fils,
mais L'a livré pour nous tous,
comment ne nous fera-t-Il pas don de
tout avec Lui ?

Tout nous invite à la joie

En cette fête, tout nous invite à la
joie. La ferme espérance de notre
sainteté personnelle est un don de
Dieu. Mais l'homme ne peut
demeurer passif. Rappelez-vous ces
mots du Christ: Si quelqu'un veut
venir à ma suite, qu'il se renonce lui-
même, qu'il prenne sa croix chaque
jour et qu'il me suive. Vous voyez? La
croix, chaque jour. Nulla dies sine
cruce! pas un jour sans la Croix: pas



une seule journée sans nous charger
de la croix du Seigneur, sans prendre
sur nous son joug. C'est pourquoi je
n'ai pas voulu omettre non plus de
vous rappeler que la joie de la
Résurrection est la conséquence de la
douleur de la Croix.

N'ayez crainte, cependant, car le
Seigneur lui-même nous a dit: Venez
à moi, vous tous qui peinez et ployez
sous le fardeau: c'est moi qui vous
soulagerai. Prenez sur vous mon joug
et mettez-vous à mon école:je suis
doux et humble de coeur; et vous
trouverez du soulagement pour votre
être, car mon joug est agréable et mon
fardeau léger. Venez — commente
saint Jean Chrysostome —, non pas
pour rendre compte mais pour être
délivres de vos péchés venez, car je
n'ai pas besoin de votre gloire, celle
que vous pouvez m'apporter: j'ai
besoin de votre salut... n'ayez pas
peur, en entendant parler de joug, car



il est doux; n'ayez pas peur si je parle
de fardeau, car il est léger.

Le chemin de notre sanctification
personnelle passe, chaque jour, par
la Croix: ce n'est pas un chemin
morose, car c'est le Christ lui-même
qui nous aide: et avec Lui il n'y a pas
de place pour la tristesse. In laetitia,
nulla dies sine cruce! me plaît-il de
répéter; avec l'âme débordante de
joie, pas un jour sans la Croix.

Revenons de nouveau au sujet que
l'Eglise nous propose: Marie a été
élevée au Ciel, corps et âme. Les
anges exultent d'allégresse! je pense
aussi à la joie de saint Joseph, son
très chaste Epoux, qui l'attendait au
Paradis. Mais revenons sur terre. La
foi nous confirme qu'ici-bas, en cette
vie, nous sommes en pèlerinage, en
voyage, et que les sacrifices, la
douleur et les privations ne nous
manqueront pas. Mais la joie doit



être toujours en contrepoint de notre
chemin.

Servez le Seigneur dans la joie

Servez le Seigneur dans la joie. Il
n'existe pas d'autre manière de Le
servir. Dieu aime celui qui donne avec
joie, celui qui se donne tout entier,
dans un sacrifice joyeusement
consenti, parce qu'il n'y a aucune
raison pour être triste.

Vous allez penser, peut-être, que cet
optimisme est excessif, car tous les
hommes font l'expérience de leurs
insuffisances et de leurs échecs; tous
éprouvent la souffrance, la fatigue,
l'ingratitude, la haine peut-être. Si
nous, les chrétiens, nous sommes des
hommes comme les autres, comment
pourrions-nous échapper à ces traits
constants de la nature humaine ?

Ce serait naïveté que de nier la
présence continuelle de la douleur,
du découragement, de la tristesse et



de la solitude sur cette terre qui est la
nôtre. Mais la foi nous a appris avec
certitude que tout cela n'est pas le
produit du hasard, que le destin de la
créature n'est pas d'aller à
l'anéantissement de ses désirs de
bonheur. La foi nous apprend que
tout a un sens divin, car tout relève
de l'appel qui nous conduit vers la
demeure du Père. Cette manière
d'entendre surnaturellement
l'existence terrestre du chrétien ne
simplifie pas la complexité humaine;
mais elle assure à l'homme que cette
complexité peut être traversée par le
nerf de l'amour de Dieu, par ce câble,
robuste et indestructible, qui relie
notre vie sur terre à la vie définitive
dans la Patrie.

Monstra te esse Matrem

La fête de l'Assomption de Notre
Dame nous fait toucher du doigt cette
joyeuse espérance. Nous sommes
encore pèlerins, mais Notre Mère



nous a précédés et nous montre déjà
la fin du chemin: elle nous répète
qu'il est possible d'y parvenir et que,
si nous sommes fidèles, nous y
parviendrons. Car la Très Sainte
Vierge n'est pas seulement un
exemple pour nous, elle est aussi le
secours des chrétiens. Et devant
notre requête — Monstra te esse
Matrem — elle ne sait ni ne veut
refuser à ses enfants les soins de sa
maternelle sollicitude.

La joie est un bien qui appartient au
chrétien. Elle ne disparaît que devant
l'offense à Dieu: car le péché vient de
l'égoïsme, et l'égoïsme engendre la
tristesse et, même alors, cette joie
demeure enfouie sous les braises de
l'âme, car nous savons que Dieu et sa
Mère n'oublient jamais les hommes.
Si nous nous repentons, s'il jaillit de
notre coeur un acte de douleur, si
nous nous purifions par le saint
sacrement de la pénitence, Dieu
s'avance à notre rencontre et nous



pardonne. Alors, il n'y a plus de
tristesse: il est tout à fait juste de se
réjouirpuisque ton frère que voici
était mort et il est revenu à la vie; il
était perdu et il est retrouve.

Ces paroles terminent l'admirable
épilogue de la parabole du fils
prodigue, que nous ne nous lasserons
jamais de méditer: voici que le Père
s'avance à ta rencontre; il inclinera sa
tête sur ton épaule, il te donnera un
baiser, gage d'amour et de tendresse;
il te fera remettre un vêtement, un
anneau et des chaussures. Tu crains
encore une réprimande: il te rend ta
dignité; tu crains un châtiment: il te
donne un baiser; tu as peur d'un mot
de reproche: il prépare un festin à ton
intention.

L'amour de Dieu est insondable. S'Il
agit ainsi à l'égard de celui qui l'a
offensé, que ne fera-t-Il pas pour
honorer sa Mère, l'immaculée, Virgo



fidelis, la Très Sainte Vierge, toujours
fidèle ?

Si tel est l'amour de Dieu, alors que le
fond du coeur humain est si souvent
traître, misérable, qu'en sera-t-il du
Coeur de Marie, qui n'a jamais
oppose le moindre obstacle à la
volonté de Dieu ?

Voyez comme la liturgie de cette fête
insiste sur l'impossibilité de
comprendre l'infinie miséricorde du
Seigneur à l'aide de raisonnements
humains; plutôt que d'expliquer, elle
chante; elle frappe l'imagination afin
que chacun mette toute son ardeur à
louer. Car nous n'irons jamais assez
loin: un grand signe apparut dans le
ciel: une Femme vêtue du soleil, la
lune sous les pieds et une couronne de
douze étoiles sur la tête. Le roi est
tombe amoureux de ta beauté. Comme
elle resplendit, la fille du roi, avec son
vêtement brode d'or !.



La liturgie va se terminer sur des
paroles de Marie, qui réunissent à la
fois la plus grande humilité et la plus
grande gloire: toutes les générations à
venir, en effet, me diront
bienheureuse, car le Puissant a fait
pour moi de grandes choses.

Cor Mariae dulcissimum, iter para
tutum; Coeur très doux de Marie,
accorde-nous la force et la sécurité
tout au long de ce chemin sur la
terre: sois, toi-même, notre chemin,
car tu connais le sentier et le
raccourci infaillible qui mènent, par
ton amour, à l'amour de Jésus-Christ.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/cause-de-notre-
joie/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/cause-de-notre-joie/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cause-de-notre-joie/
https://opusdei.org/fr-ci/article/cause-de-notre-joie/

	Cause de notre joie

