
opusdei.org

Carême, la marche
vers Pâques

L'Église nous invite durant le
Carême à considérer dans notre
prière la nécessité de nous
convertir, de réorienter nos pas
vers le Seigneur. Texte sur le
Carême, tiré du cycle sur
l'année liturgique.

04/03/2022

«Avec cette eucharistie, Seigneur,
nous commençons notre marche
vers Pâques : fais que nos cœurs
correspondent vraiment à nos
offrandes»[1]: dès le premier



dimanche de carême, la liturgie
dessine fermement le caractère des
quarante jours qui suivent le
mercredi des cendres. Le carême est
un compendium de notre vie qui est
tout entière «un perpétuel retour
vers la maison de notre Père»[2].
C’est une marche vers Pâques, vers la
mort et la résurrection du Seigneur,
le centre de gravité de l’histoire du
monde, de chaque femme, de chaque
homme : un retour à l’Amour
éternel. Pendant le temps de carême,
l’Église nous sensibilise une nouvelle
fois au besoin de renouveler notre
cœur et nos œuvres, de sorte que
nous découvrions toujours mieux le
caractère central du mystère pascal :
il s’agit de se remettre entre les
mains de Dieu pour «progresser dans
la connaissance de Jésus-Christ et
nous ouvrir à sa lumière pour une
vie de plus en plus fidèle»[3]. «Quelle
étrange capacité possède donc
l’homme d’oublier les choses les plus
merveilleuses, de s’habituer si



facilement au mystère! Considérons
de nouveau, en ce temps de carême,
que le chrétien ne peut être
superficiel. Bien qu’entièrement
plongé dans son travail ordinaire,
[...] attelé à la tâche, occupé,
perpétuellement tendu, le chrétien
doit être en même temps totalement
plongé en Dieu, parce qu’il est fils de
Dieu»[4]. C’est pourquoi il est logique
de considérer pendant cette période
dans notre prière la nécessité d’une
conversion, pour réorienter nos pas
vers le Seigneur et purifier notre
cœur, en faisant nôtres les
sentiments du psalmiste : «Cor
mundum crea in me, Deus, et spiritum
firmum innova in visceribus meis;
Dieu, crée pour moi un cœur pur,
restaure en ma poitrine un esprit
ferme»(Ps 50 (51), 12).Ces versets
appartiennent au psaume Miserere,
que l’Église nous propose
fréquemment pendant ce temps
liturgique et que saint Josémaria a si
souvent récité.



La marche d’Israël dans le désert.

Le carême plonge profondément ses
racines dans plusieurs épisodes-clé
de l’histoire du Salut, qui est aussi
notre histoire. L’un d’eux retrace la
marche du peuple élu dans le désert.
Ces quarante années ont été pour les
israélites un temps d’épreuve et de
tentation. Le Seigneur les
accompagnait sans discontinuer, en
leur faisant comprendre qu’ils ne
devaient chercher leur appui qu’en
lui : ainsi il adoucissait leur cœur,
dur comme la pierre (Cf. Dt 8, 2-5). Ce
fut, en outre, un temps de grâces
constantes : même si le peuple
souffrait, Dieu les consolait et les
orientait par les discours de Moïse,
les nourrissait avec la manne et les
cailles et leur procurait de l’eau au
rocher de Meriba (Cf. Ex 15, 22 –17,
7).Comme les propos empreints de
tendresse par lesquels Dieu faisait
réfléchir les israélites sur le sens de
leur longue traversée nous semblent



proches! «Souviens-toi de tout le
chemin que le Seigneur ton Dieu t’a
fait faire pendant quarante ans dans
le désert, afin de t’humilier, de
t’éprouver et de connaître le fond de
ton cœur : allais-tu ou non garder ses
commandements? Il t’a humilié, il t’a
fait sentir la faim, il t’a donné à
manger la manne que ni toi ni tes
pères n’aviez connue, pour te
montrer que l’homme ne vit pas
seulement de pain, mais que
l’homme vit de tout ce qui sort de la
bouche du Seigneur»(Dt 8, 2-3). Le
Seigneur nous adresse encore
aujourd’hui ces propos; à nous qui,
dans le désert de notre vie,
éprouvons certainement la fatigue et
le poids des problèmes de chaque
jour, même si les soins paternels de
Dieu ne nous manquent pas, parfois
par le biais de l’aide désintéressée de
nos proches parents, de nos amis,
voire de personnes de bonne volonté
qui restent anonymes. Avec sa
pédagogie ineffable, le Seigneur nous



fait entrer dans son cœur, qui est la
véritable terre promise: «Præbe, fili
mi, cor tuum mihi... Mon fils, donne-
moi ton cœur, et que tes yeux
gardent mes voies» (Pr 23, 26).
Nombre d’épisodes que rapporte
l’Exode étaient l’ombre de réalités
futures. De fait, ceux qui ont pris
part à ce premier pèlerinage ne sont
pas tous entrés dans la terre promise
(Cf. Nb 14, 20 suiv.). C’est pourquoi
l’épître aux Hébreux, citant le
psaume 94, se plaint de la révolte du
peuple, tout en célébrant l’arrivée
d’un nouvel exode : «Ainsi donc,
puisqu’il est acquis que certains
doivent y entrer, et que ceux qui
avaient reçu d’abord la bonne
nouvelle n’y entrèrent pas à cause de
leur désobéissance, de nouveau Dieu
fixe un jour, un aujourd’hui, disant
en David, après si longtemps [...] :
Aujourd’hui, si vous entendez sa
voix, n’endurcissez pas vos
cœurs...» (He 4, 6-7. Cf. Ps 94 (95), 7-8)
C’est Jésus-Christ qui a inauguré cet



aujourd’hui. Par son incarnation, sa
vie et sa glorification, le Seigneur
nous fait avancer dans un exode
définitif où les promesses trouvent
leur parfait accomplissement : il
nous prépare une place dans le ciel;
il obtient un temps de «repos, celui
du septième jour, réservé au peuple
de Dieu. Car celui qui est entré dans
son repos lui aussi se repose de ses
œuvres» (He4, 9-10).

La marche du Christ dans le désert

L’évangile du premier dimanche de
carême nous présente Jésus qui, par
solidarité avec nous, a voulu être
tenté au terme des quarante jours
passés dans le désert. De le voir
triompher sur Satan nous remplit
d’espérance et nous fait savoir
qu’avec lui nous pourrons nous aussi
vaincre dans les batailles de la vie
intérieure. Alors, nos tentations ne
nous inquiéteront plus, mais
deviendront l’occasion de mieux



nous connaître et de faire davantage
confiance à Dieu. Nous découvrirons
que la perspective d’une vie
confortable n’est qu’un mirage du
bonheur authentique et nous nous
rendrons compte, avec saint
Josémaria, que «nous avons besoin,
sans aucun doute, d’une nouvelle
conversion, d’une loyauté plus
entière, d’une humilité plus
profonde, pour que le Christ croisse
en nous et que notre égoïsme
diminue, puisque illum oportet
crescere, me autem minui, il faut que
lui grandisse et que moi je diminue
(Jn 3, 30)»[5]. L’expérience de notre
fragilité ne doit pas déboucher sur la
crainte, mais susciter une demande
humble mettant en action notre foi,
notre espérance et notre amour :
«Éloigne, Seigneur, de moi, ce qui
m’éloigne de toi»pouvons-nous dire,
avec des mots que saint Josémaria a
souvent répétés[6].



Auprès de Jésus, nous trouvons des
forces pour rejeter résolument la
tentation, sans engager de dialogue :
«Remarquez bien comment Jésus
répond. Il ne dialogue pas avec
Satan, comme Ève l’avait fait au
paradis terrestre. [...] Jésus choisit de
se réfugier dans la parole de Dieu, et
il répond avec la force de cette
Parole. Souvenons-nous de cela : au
moment de la tentation, de nos
tentations, pas d’argumentation avec
Satan, mais toujours se défendre
avec la Parole de Dieu! Et cela nous
sauvera.[7]»

Le récit de la Transfiguration du
Seigneur, proclamé le deuxième
dimanche de Carême, nous confirme
dans la conviction que la victoire est
assurée, malgré nos limites. Nous
prendrons nous aussi part à sa gloire,
si nous savons nous unir à la Croix
dans notre vie quotidienne. Pour
cela, nous devons nourrir notre foi,
comme ces personnages de l’Évangile



que la liturgie nous présente tous les
trois ans les derniers dimanches de
Carême : la Samaritaine, qui
surmonte le péché pour reconnaître
en Jésus le Messie qui étanche sa soif
d’amour avec l’eau vive de l’Esprit
Saint[8]; l’aveugle-né, qui voit le
Christ comme la lumière du monde
et surmonte son ignorance, alors que
les voyants du monde restent
aveugles[9];

Lazare, dont la résurrection nous
rappelle que Jésus est venu nous
apporter la vie nouvelle[10]. En
contemplant ces récits comme un
personnage de plus, avec l’aide de
Saint Josémaria et des saints, nous
trouverons des ressources pour notre
prière personnelle si bien qu’au
cours de ces journées notre présence
de Dieu en deviendra plus forte et
intense.

Notre marche pénitentielle en tant
qu’enfants



La prière du troisième dimanche de
Carême présente le sens pénitentiel
de ce temps : «Tu es la source de
toute bonté, Seigneur, et toute
miséricorde vient de toi; tu nous as
dit comment guérir du péché par le
jeûne, la prière et le partage; écoute
l’aveu de notre faiblesse : nous avons
conscience de nos fautes,
patiemment, relève-nous avec
amour». Avec l’humilité de qui se
reconnaît pécheur, nous demandons
bien unis à l’Église tout entière
l’intervention souhaitable de la
miséricorde de Dieu le Père : un
regard plein d’amour sur notre vie et
son pardon qui restaure. La liturgie
nous pousse à assumer notre part
dans le processus de notre
conversion; en nous invitant à la
pratique des œuvres traditionnelles
de pénitence. Celles-ci manifestent
un changement d’attitude par
rapport à Dieu (prière), aux autres
(aumône) et à nous-mêmes (jeûne)
[11]. C’est l’esprit de pénitence, dont



Saint Josémaria nous a parlé et à
propos duquel il nous proposait tant
et tant d’exemples pratiques : «La
pénitence, c’est l’accomplissement
exact de l’horaire [...]. Tu es pénitent
lorsque tu te plies amoureusement à
ton plan de prière, même si tu es
épuisé, sans envie ou froid. La
pénitence, c’est traiter toujours les
autres avec la plus grande charité
[...]. La pénitence consiste à
supporter avec bonne humeur les
mille petites contrariétés de la
journée [...], à manger avec
reconnaissance ce qu’on te sert, sans
importuner par des caprices»[12]. En
même temps, nous savons bien que
les actions purement extérieures
n’ont aucune valeur sans la grâce de
Dieu, car il n’est pas possible de
s’identifier au Christ sans son aide : 
quia tibi sine te placere non
possumus, sans toi, Seigneur, il nous
est impossible de te plaire[13]. Bien
appuyés sur lui, nous tâchons de
réaliser ces œuvres dans le secret, là



où seul Dieu notre Père les voit[14],
en purifiant souvent l’intention et en
cherchant plus ouvertement la gloire
de Dieu et le salut de tous. L’apôtre
Jean écrit : «Celui qui n’aime pas son
frère, qu’il voit, ne saurait aimer le
Dieu qu’il ne voit pas»[15].

Ces propos nous invitent à faire un
examen profond, parce qu’il n’est pas
possible de séparer les deux aspects
de la charité. Si nous nous savons
contemplés par Dieu, la conscience
de notre filiation divine imprégnera
progressivement notre vie intérieure
et notre apostolat, avec une
contrition plus sereine et filiale et un
don sincère de nous-mêmes à ceux
qui nous entourent : proches parents,
collègues de travail, amis...

La marche pénitentielle à travers
les sacrements

Dans notre lutte quotidienne contre
le désordre du péché, les sacrements
de la Pénitence et de l’Eucharistie



constituent des moments privilégiés.
Il est logique que notre pénitence
intérieure se perfectionne grâce à la
célébration du sacrement de la
confession. Bien que l’acteur
principal en soit Dieu qui nous
pousse à la conversion, les
dispositions du pénitent y sont pour
beaucoup. Dans ce sacrement,
véritable chef-d’œuvre du
Seigneur[16], nous découvrons son
savoir faire avec notre liberté
déchue. Saint Josémaria présentait
ainsi le rôle qui nous y revient : Je
conseille à tout le monde d’avoir
comme dévotion [...] de faire
beaucoup d’actes de contrition. Une
manifestation extérieure, pratique,
de cette dévotion est l’amour du saint
sacrement de Pénitence, où nous
revêtons Jésus-Christ et ses
mérites[17]. Le carême est un temps
excellent pour nourrir cette affection
particulière pour la confession, en la
vivant nous-mêmes d’abord et en la
faisant connaître de beaucoup de



gens. Après l’absolution que le prêtre
donne au nom de Dieu, le rituel
propose parmi d’autres une belle
prière pour le renvoi du pénitent :
«Que la passion de Jésus-Christ, notre
Seigneur, l’intercession de la Vierge
Marie et de tous les saints, tout ce
que vous ferez de bon et supporterez
de pénible contribue au pardon de
vos péchés, augmente en vous la
grâce pour que vous viviez avec
Dieu»[18]. Par cette ancienne prière
le prêtre demande à Dieu d’étendre
les fruits du sacrement à la vie tout
entière du pénitent, en rappelant la
source d’où jaillit son efficacité : les
mérites de la Victime innocente et de
tous les saints. Nous serons nous
aussi admis au banquet, non sans
que Dieu notre Père nous ait
embrassés, comme dans le cas du
cadet de la parabole[19]. «Aime
beaucoup notre Seigneur. Cette
volonté constante de l’aimer, il faut
que tu l’entretiennes, que tu la fasses
croître dans ton âme. C’est justement



maintenant que tu dois aimer Dieu,
quand peut-être nombre de ceux qui
le touchent de leurs mains ne
l’aiment pas, qu’ils le maltraitent et
le négligent. Fréquente assidûment le
Seigneur, dans la sainte messe et
durant la journée !»[20] Par la
liturgie, l’Église nous invite à
parcourir avec élégance le chemin
du carême. La célébration fréquente
des sacrements, la méditation
assidue de la Parole de Dieu et les
œuvres de pénitence, sans oublier la
joie —Lætare Ierusalem!—que
souligne spécialement le quatrième
dimanche[21], voilà des pratiques
qui rendent notre âme plus fine et
nous préparent à participer
intensément à la Semaine Sainte,
lorsque nous revivrons les moments
phares de l’existence de Jésus sur la
terre. «Nous devons faire nôtres la
vie et la mort du Christ. Mourir par
la mortification et par la pénitence,
pour que vive en nous le Christ, par
l’Amour. Et suivre alors les pas du



Christ, soucieux de co-racheter toutes
les âmes»[22]. En contemplant le
Seigneur qui donne sa vie pour nous,
bien purifiés de nos péchés, nous
redécouvrirons la joie du salut que
Dieu nous apporte : Redde mihi
lætitiam salutaris tui, rends-moi la
joie de ton salut[23].

Alfonso Berlanga

[1] Missel Romain, Premier
dimanche de Carême, prière sur les
offrandes

[2] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 64

[3] Missel Romain, Premier
dimanche de Carême, prière

[4] 4Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 65.



[5] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 58

[6] Cf. Lettres de famille (3), n° 274.

[7] Pape François, Angélus, 9 mars
2014

[8] 8Cf. Jn 4, 5-42 (Lectionnaire,
Troisième dimanche de Carême,
Année A)

[9] Cf. Jn 9, 1-41 (Ibid., Quatrième
dimanche de Carême, Année A)

[10] Cf. Jn 11, 1-45 (Ibid., Cinquième
dimanche de Carême, Année A)

[11] Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 1434

[12] Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 138.

[13] Missel Romain, Samedi de la
quatrième semaine de Carême,
Prière.



[14] Cf. Mt 6, 6.

[15] 1 Jn 4, 20.

[16] Cf. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 11

[17] Saint Josémaria, notes prises lors
de sa prédication orale, 26 avril 1970,
recueillies dans Crónica, août 1970,
Père. 16-17

[18] Rituel de la Pénitence, n° 104

[19] Cf. Lc 15, 22-24

[20] Forge, n° 438.

[21] Missel Romain, Quatrième
dimanche de Carême, antienne
d’entrée (cf. Is 66, 10).

[22] Saint Josémaria, Chemin de
Croix, XIVestation

[23] Ps 50 (51), 14.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/careme-la-
marche-vers-paques/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/careme-la-marche-vers-paques/
https://opusdei.org/fr-ci/article/careme-la-marche-vers-paques/
https://opusdei.org/fr-ci/article/careme-la-marche-vers-paques/

	Carême, la marche vers Pâques

