
opusdei.org

« C'est à moi que
vous l'avez fait » : les
œuvres de
miséricorde
corporelles

Cet éditorial traite des œuvres
de miséricorde corporelles
suggérées par Jésus-Christ. Un
chrétien ne peut pas ignorer les
besoins des autres, y compris
des inconnus, car à travers eux,
c'est le Christ qui nous
demande de l'aide.

29/10/2019



Notre Dieu ne s'est pas borné à dire
qu'Il nous aime. Lui-même nous a
modelés de la poussière de la
terre[1]; « Ce sont les mains de Dieu
qui nous ont créés : le Dieu artisan
»[2]. Il nous a créés à son image et à
sa ressemblance et a même voulu
devenir « l’un des nôtres »[3]: le
Verbe s'est fait chair, a travaillé de
ses mains, a porté sur ses épaules
toute la misère des siècles et a voulu
préserver pour l’éternité les plaies de
sa passion, comme un signe
permanent de son amour fidèle. Pour
tout cela, nous les chrétiens, nous ne
faisons pas que nous appeler enfants
de Dieu, mais nous le sommes[4]:
pour Dieu et pour ses enfants,
l’amour « ne peut jamais être un mot
abstrait. Par nature, il est vie
concrète : intentions, attitudes,
comportements qui se vérifient dans
l’agir quotidien »[5]. Saint Josémaria
a ainsi mis en garde contre «la
mentalité de ceux qui voient dans le
christianisme un ensemble de



pratiques ou d'actes de piété, sans
percevoir leur relation avec les
situations de la vie courante et avec
l'urgence que nous devons mettre à
répondre aux besoins des autres et à
tenter de remédier aux injustices. Je
dirai que celui qui a cette mentalité
n'a pas encore compris ce que
signifie l'incarnation du Fils de Dieu :
qu'Il ait pris un corps, une âme et
une voix d'homme, qu'Il ait participé
à notre destinée jusqu'au point
d'éprouver le déchirement suprême
de la mort»[6].

Appelés à la miséricorde

Dans la scène du jugement final que
Jésus présente dans l’Évangile, les
justes et les injustes se demandent,
perplexes, et demandent au Seigneur
quand ils l’ont vu affamé, nu, malade
et l’ont aidé, ou ont cessé de le
faire[7]. Et le Seigneur leur répondit :
« En vérité, je vous le dis, toutes les
fois que vous l'avez fait à l'un de ces



plus petits de mes frères, c'est à moi
que vous l'avez fait » (Mt 25,40). Ce
n'est pas une belle façon de parler,
comme si le Seigneur nous
encourageait seulement à nous
souvenir de Lui et à suivre son
exemple de miséricorde ; Jésus dit
solennellement : « En vérité, je vous
le dis ... c'est à moi que vous l'avez
fait ». Il « s'est uni, d'une certaine
manière, avec chaque homme »[8],
parce qu'il a porté l'amour jusqu'à la
fin : « il n'y a pas de plus grand
amour que de donner sa vie pour ses
amis » (Jn 15,13). Être chrétien
signifie entrer dans cet amour
inconditionnel de Dieu, se laisser
captiver par « l'amour de Dieu
toujours plus grand »[9].

Dans ce passage de l'Évangile, le
Seigneur parle de faim, de soif,
d’étranger, de nudité, de maladie et
de prison[10] . Les œuvres de
miséricorde suivent ce même
schéma ; les Pères de l'Église les ont



souvent commentées, et ils ont
commencé à les diviser en œuvres
corporelles et spirituelles, sans
chercher à couvrir toutes les
situations d'indigence, évidemment.
Au cours des siècles, le devoir
d’enterrer les morts s’ajoute aux
premières, avec l’œuvre spirituelle
correspondante : la prière pour les
vivants et les défunts. Dans les deux
prochains éditoriaux, nous passerons
en revue ces œuvres dans lesquelles
la sagesse chrétienne a synthétisé
notre vocation à la miséricorde.
Parce que c'est une vocation -et une
vocation universelle- lorsque le
Seigneur dit à ses disciples de tous les
temps : « Soyez miséricordieux
comme votre Père est miséricordieux
» (Lc 6,36). Les œuvres de
miséricorde déploient devant nous
cet appel. « Ce serait bien si vous les
appreniez par cœur -a récemment
suggéré le pape-, il est ainsi plus
facile de les faire ! »[11].



La solidarité en direct

Quand nous considérons les œuvres
de miséricorde corporelles et que
nous regardons autour de nous, nous
nous rendons peut-être compte dans
un premier temps que, dans de
nombreuses régions du monde, les
occasions de les pratiquer ne sont
pas si fréquentes que cela. Il y a des
siècles, la vie humaine était
beaucoup plus exposée aux forces de
la nature, à l'arbitraire des hommes
et à la fragilité du corps ; aujourd'hui,
en revanche, dans de nombreux
pays, le besoin urgent d'enterrer un
défunt ou de fournir un abri à une
personne sans toit se présente
rarement sauf en cas d'urgence ou de
catastrophe naturelle, car
l'organisation des États est à même
de fournir ce service. Et pourtant, il
existe de nombreux endroits sur la
terre où chacune de ces œuvres de
miséricorde est à l'ordre du jour. Et,
même dans les pays les plus



développés, parallèlement à la
fourniture de services d'assistance
sociale, il existe de nombreuses
situations de grande précarité
matérielle - ce que l'on appelle le 
quart monde -.

Il nous appartient à tous de prendre
conscience de ces réalités et de
réfléchir à la mesure selon laquelle
nous pouvons contribuer à y
remédier. « Il faut ouvrir les yeux,
savoir regarder autour de nous, et
reconnaître ces appels que Dieu nous
lance à travers ceux qui nous
entourent. Nous ne pouvons vivre le
dos tourné à la foule, enfermés dans
notre petit monde, car ce n'est pas
ainsi que vécut Jésus. Les Évangiles
nous parlent abondamment de sa
miséricorde, de sa capacité de
prendre part à la douleur et aux
besoins des autres »[12].

Un premier mouvement des œuvres
de miséricorde corporelles est la



solidarité avec tous ceux qui
souffrent, même si nous ne les
connaissons pas : «Non seulement
nous nous inquiétons des problèmes
de chacun, mais nous compatissons
pleinement avec les autres citoyens
victimes de calamités et de malheurs
publics, cela nous affecte de la même
manière»[13]. À première vue, il
pourrait sembler que cette attitude
soit un sentiment louable, mais
inutile. Et pourtant, cette solidarité
est l'humus dans lequel la
miséricorde peut croître avec force.
Du latin solidum, la solidarité désigne
la conviction d’appartenir à un tout,
de sorte que nous percevons les
vicissitudes des autres comme les
nôtres. Bien que le terme ait un sens
à un niveau purement humain, il
acquiert toute sa force pour un
chrétien. « Vous ne vous appartenez
plus », dit Saint Paul aux Corinthiens
(1 Co 6,19). L'affirmation pourrait
déranger l'homme contemporain,
comme si c'était une menace pour



son autonomie. Et pourtant, ce que
cela nous dit, c’est tout simplement
que l’humanité, et en particulier
l’Église, est une « grande famille
»[14], pour reprendre une expression
fréquente chez les derniers papes.

« Persévérez dans l’amour
fraternel ... Souvenez-vous des
prisonniers, comme si vous étiez en
prison avec eux, et de ceux qui
souffrent, parce que vous vivez aussi
dans un corps » (He 13,1-3). Bien qu'il
ne soit pas possible de prendre
conscience des maux de chaque
homme, ni de remédier
matériellement à tous leurs
problèmes, un chrétien ne les ignore
pas, car il les aime du cœur de Dieu :
il « est plus grand que notre cœur et
Il connait toutes choses » (1 Jn 3,20).
Lorsque nous demandons au Père,
dans la Sainte Messe, que « nourris
par le Corps et le Sang de ton Fils et
remplis de ton Esprit Saint, nous ne
formions qu’un seul corps et un seul



esprit dans le Christ »[15], nous
examinons la plénitude de ce qui est
déjà une réalité qui pousse en
silence, « comme une forêt, où les
bons arbres apportent solidarité,
communion, confiance, soutien,
sécurité, sobriété heureuse, amitié
»[16].

La solidarité du chrétien se
concrétise donc en premier lieu dans
la prière pour ceux qui souffrent,
même si nous ne les connaissons pas.
La plupart du temps, nous ne
verrons pas les fruits de cette prière,
faite également de travail et de
sacrifice, mais nous sommes
convaincus que « tout cela envahit le
monde comme une source de vie
»[17]. Pour cette même raison, le
missel romain recueille un grand
nombre de Messes pour des besoins
divers, qui touchent la matière de
toutes les œuvres de miséricorde. La
prière des fidèles, à la fin de la
liturgie de la Parole, éveille aussi en



nous « le soin de toutes les églises » et
de tous les hommes, afin que nous
puissions dire avec Saint Paul : « Qui
est faible que je ne sois faible avec
lui ? Qui vient à tomber sans qu'un
feu me dévore ? » (2 Cor 11 : 28-29).

La solidarité se déploie également
dans « de simples gestes quotidiens
où nous brisons la logique de la
violence, de l’exploitation, de
l’égoïsme », face à ce « monde de la
consommation exacerbée », qui est à
la fois « le monde des abus envers la
vie dans toutes ses dimensions »[18].
Autrefois, dans de nombreuses
familles, la coutume était
d’embrasser le pain tombé par terre ;
on appréciait ainsi le travail censé
obtenir de la nourriture et on rendait
grâces pour la possibilité de se
mettre quelque chose sous la dent. «
Donner à manger à celui qui a faim »
peut donc se traduire en mangeant
ce qu'on nous donne, en évitant les
caprices inutiles, en profitant avec



créativité des restes de nourriture ; «
Donner à boire à celui qui a soif »
peut nous amener à éviter le
gaspillage inutile de l'eau qui, dans
de nombreux endroits, est un bien
très rare[19]; « Habiller celui qui est
nu » passe par le soin des vêtements,
qui passent d'un enfant à un autre,
par le fait de ne pas céder au dernier
cri de la mode, etc…. De ces
renonciations, petites ou moins
petites, jaillit l'aumône pour donner
de la joie aux plus nécessiteux,
comme saint Josémaria l'enseignait
aux garçons de saint Raphaël ; ou
aussi les dons pour faire face aux
urgences humanitaires. Il y a des
mois, le Pape nous disait à bon
escient que « si le jubilé n'arrivait pas
jusqu'aux poches, ce n'était pas un
vrai jubilé »[20].

Hospitalité : ne pas abandonner
celui qui est faible



Les parents, en premier lieu avec
leur exemple, peuvent faire
beaucoup pour « enseigner à vivre
ainsi à [leurs] enfants ; ... leur
apprendre à surmonter l'égoïsme et à
employer une partie de leur temps
avec générosité au service de ceux
qui ont moins de chance qu'eux, en
prenant part aux travaux adaptés à
leur âge, dans lesquels ils peuvent
mettre en évidence un désir de
solidarité humaine et divine. »[21].
Puisque la charité est ordonnée -
celle de ceux qui se dépenseraient en
faveur de ceux qui vivent loin et
ignoreraient ceux qui les entourent
serait fausse -, ce dépassement de
l'égoïsme commence généralement à
la maison. Tous, jeunes et vieux,
nous devons apprendre à lever les
yeux pour découvrir les petits
besoins quotidiens de ceux qui
vivent avec nous. En particulier, il
est nécessaire d’accompagner les
membres de la famille et les amis
souffrant de maladies sans



considérer leurs maux comme une
distorsion pour laquelle il faudrait
seulement trouver des remèdes
techniques. "" Ne me rejette pas aux
jours de ma vieillesse, au déclin de
mes forces, ne m'abandonne pas " (Ps
71.9). C'est le cri du vieillard qui
craint l'oubli et le mépris "[22].
Beaucoup de progrès scientifiques
améliorent la condition des malades,
mais aucun ne peut remplacer la
proximité humaine de ceux qui, au
lieu d’y voir un poids, devinent le «
Christ qui passe », le Christ qui a
besoin que nous prenions soin de lui.
«Les malades, c'est Lui»[23], écrit
saint Josémaria dans une expression
audacieuse, qui reflète l'appel
exigeant du Seigneur : « En vérité, je
vous le dis ... c'est à moi que vous
l'avez fait » (Mt 25,40).

« Quand t'avons-nous vu malade ou
en prison et sommes-nous venus te
voir ?». Parfois, il peut être difficile
de voir Dieu derrière la personne qui



souffre, parce qu’elle est de
mauvaise humeur ou dégoûtée, ou
parce qu’elle se montre exigeante ou
égoïste. Mais le malade, justement à
cause de sa faiblesse, mérite encore
plus cet amour. Un rayonnement
divin illumine les traits du malade
qui ressemble au Christ souffrant,
tellement défiguré qu'il "n'y avait en
lui ni forme, ni beauté pour attirer
nos regards, ni apparence pour
exciter notre amour" (Is 53,2).

L'attention portée aux malades, aux
personnes âgées et aux mourants
exige donc une bonne dose de
patience et de générosité avec notre
temps, en particulier lorsqu'il s'agit
de maladies qui durent. Le bon
Samaritain «avait aussi ses
engagements et ses occupations»[24].
Mais à ceux qui, comme lui, font de
cette attention un devoir
incontournable, sans se réfugier
dans la froideur des solutions qui
consistent en fin de compte à se



débarrasser de ceux qui
humainement ne peuvent apporter
que peu de choses, le Seigneur dit : «
Si vous comprenez cela et que vous
le faites, bienheureux serez-vous
« (Jn 13,17). À ceux qui auront su
s'occuper des faibles, Dieu réserve un
accueil plein de tendresse : « Venez,
les bénis de mon Père » (Mt 25,34).

« La mesure de l'humanité, a écrit
Benoît XVI, se détermine
essentiellement dans son rapport à la
souffrance et à celui qui souffre. Cela
vaut pour chacun comme pour la
société. Une société qui ne réussit pas
à accepter les souffrants et qui n'est
pas capable de contribuer, par la
compassion, à faire en sorte que la
souffrance soit partagée et portée
aussi intérieurement est une société
cruelle et inhumaine »[25]. C’est la
raison pour laquelle les malades
nous rendent de l’humanité à
l’encontre du rythme effréné du
monde : ils nous rappellent que les



personnes sont plus importantes que
les choses, l'être plus important que
la fonction.

Certaines personnes, parce que Dieu
les a menées sur ce chemin, ou parce
qu'elles l'ont choisi elles-mêmes,
finissent par consacrer une partie
importante de leurs journées à
s'occuper de ceux qui souffrent, sans
attendre la reconnaissance de
quiconque pour leur tâche. Bien
qu'elles n'apparaissent pas dans les
guides de voyage, elles font partie du
véritable patrimoine de l'humanité,
car elles nous enseignent à tous que
nous sommes dans le monde pour
prendre soin[26]: c'est le sens éternel
de l'hospitalité, de l'accueil.

Nous aurons rarement à enterrer
une personne décédée, mais nous
pouvons l'accompagner ainsi que ses
proches dans ses derniers moments.
C'est pourquoi la participation à des
funérailles est toujours plus qu'un



devoir social. Si nous allons au bout
de ces gestes, nous verrons qu'ils
battent au pouls de la véritable
humanité, qui s'ouvre à l'éternité. «
Ici aussi, la miséricorde donne la
paix à ceux qui partent et à ceux qui
restent, nous faisant sentir que Dieu
est plus grand que la mort, et que, en
restant en Lui, même la dernière
séparation est un « au revoir » »[27].

Créativité : travailler avec ce qu'il
y a

Les familles qui émigrent fuyant la
guerre, les chômeurs, les «
prisonniers des nouveaux esclavages
de la société moderne »[28], tels que
la toxicomanie, l'hédonisme, le jeu ...
Nombreux sont les besoins matériels
que nous pouvons détecter autour de
nous. On pourrait ne pas savoir par
où commencer. Et pourtant,
l'expérience montre que de
nombreuses petites initiatives visant
à résoudre certains problèmes liés à



notre environnement immédiat,
commencées avec ce dont on dispose
et avec qui on peut, - la plupart du
temps, avec plus de bonne humeur et
de créativité que de temps, de
ressources économiques ou de
facilités de la part des entités
publiques-, finissent par faire
beaucoup de bien. La gratuité génère
une gratitude qui est le moteur de
nouvelles initiatives: la miséricorde
trouve la miséricorde[29]et la rend
contagieuse. La parabole
évangélique de la graine de
moutarde s’accomplit : « c’est sans
aucun doute la plus petite des graines,
mais quand elle a poussé, c’est la plus
grande des plantes potagères, et elle
devient comme un arbre, au point que
les oiseaux du ciel viennent se nicher
dans ses branches » (Mt 13,32).

Les besoins de chaque endroit et les
possibilités de chacun sont très
variés. La meilleure chose à faire est
de parier sur quelque chose qui est à



portée de main et se mettre au
travail. Au fil du temps, bien plus vite
que nous le pensions, les portes qui
semblaient être fermées s'ouvrent. Et
on parvient alors aux prisonniers,
aux captifs de tant d’autres
dépendances, qui sont abandonnés
comme dans les égouts d’un monde
qui les a rejetés lorsqu'ils se sont
fêlés.

Certaines personnes, par exemple,
sont débordées de travail et, bien
qu’elles pensent ne pas avoir le
temps de s’acquitter de ces tâches,
elles découvrent comment réorienter
certains de leurs efforts vers des
réalités qui occupent les autres et qui
les tirent du trou de leur vie sans but.
Des synergies apparaissent : l'un y
passe peu de temps mais avec des
qualités de gestion et des relations ...
un autre, avec moins de capacité
d'organisation, y met des heures de
travail. Pour les retraités, par
exemple, s’ouvre le panorama d’une



deuxième jeunesse, par laquelle ils
peuvent transmettre une grande
partie de leur expérience de vie : «
quel que soit son niveau d’éducation
ou sa richesse, chacun peut apporter
sa pierre à la construction d'une
civilisation plus juste et fraternelle.
Concrètement, je pense que tous
peuvent apprendre beaucoup de
l'exemple de générosité et de
solidarité des gens les plus simples ;
cette sagesse généreuse qui sait «
ajouter plus d'eau aux haricots », et
dont notre monde a tant besoin »[30].

* * *

Évoquant ses premières années de
prêtre à Madrid, saint Josémaria se
souvenait comment il était passé
dans ces terrains vagues « pour
essuyer les larmes, aider ceux qui
avaient besoin d’aide, s'occuper avec
affection des enfants, des personnes
âgées, des malades ; et il recevait
beaucoup de marques d'affection ...



et quelques jets de pierres »[31]. Il
pensait aux initiatives qui,
aujourd'hui, promues par des
chrétiens et d'autres personnes, sont
une réalité dans de nombreux
endroits du monde; et qui doivent
continuer à croître « quasi fluvium
pacis, comme un fleuve de paix »[32]:
« Aujourd'hui, pour moi, c'est un
rêve, un rêve béni,qui se vit dans de
nombreux quartiers éloignés des
grandes villes, où nous traitons les
gens avec affection, en les regardant
dans les yeux, face à face, parce que
nous sommes tous pareils »[33].

Carlos Ayxelá

[1] Gn 3,7; Sb 7,1.

[2] François, Homélie à Sainte
Marthe, 12-XI-2013.



[3] Conc. Vat. II, Const. past. Gaudium
et spes (7-XII-1965), 22.

[4] 1 Jn 3,1.

[5] François, Bulle Misericordiae
vultus (11-IV-2015), 9.

[6] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 98.

[7] Mt 25,36.44

[8] Conc. Vat. II, Gaudium et spes, 22.

[9] François, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 6; Cfr. St jean
Paul II, Enc. Redemptor hominis (4-
III-1979), 9.

[10] Mt 25,35-36.

[11] François, Angelus, 13-III-2016.

[12] Quand le Christ passe, 146.

[13] Lettre 14-II-1950, 20 ; cité par
Burkhart, E. ; López, J., Vie



quotidienne et sainteté dans
l'enseignement de saint Josémaria, II,
Rialp, Madrid 2011, p. 314

[14] Cf. par exemple, Bienheureux
Paul VI, Message à l'Assemblée
générale des Nations Unies, 24-
V-1978 ; Saint Jean Paul II, Enc. Dives
in Misericordia (30-XI-1980) 4, 12 ;
Benoît XVI, Message pour la XLI
Journée mondiale de la paix, 8-
XII-2007.

[15] Missel Romain, Prière
Eucharistique III

[16] François, Discours 28-XI-2014.

[17] François, Evangelii Gaudium,
279.

[18] François, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 230.

[19] Ibidem, 27-31.

[20] François, Audience, 10-II-2016.



[21] Entretiens, 111.

[22] François, Ex. Ap. Amoris laetitia
(19-III-2016), 191.

[23] Saint Josémaria, Chemin, 419.

[24] François, Audience, 27-IV-2016.

[25] Benoît XVI, Enc. Spe salvi (30-
XI-2007), 38

[26] François, Evangelii gaudium, 209.

[27] François, Audience, 10-IX-2014.

[28] François, Misericordiae vultus,
16.

[29] Mt 5,7.

[30] François, Videomessage, 1-I-2015

[31] Saint Josémaria, Notes d'une
réunion de famille, 1-X-1967 (cité
dans S. Bernal, Mgr Josémaria
Escriva de Balaguer, Notes sur la vie



du fondateur de l'Opus Dei, Rialp,
Madrid 1980, 6 e éd., P.191).

[32] Is 66,12 (Vulg).

 [33] Saint Josémaria, Notes d'une
réunion de famille, 1-X-1967

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/c-est-a-moi-que-
vous-l-avez-fait-les-oeuvres-de-mi/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/c-est-a-moi-que-vous-l-avez-fait-les-oeuvres-de-mi/
https://opusdei.org/fr-ci/article/c-est-a-moi-que-vous-l-avez-fait-les-oeuvres-de-mi/
https://opusdei.org/fr-ci/article/c-est-a-moi-que-vous-l-avez-fait-les-oeuvres-de-mi/

	« C'est à moi que vous l'avez fait » : les œuvres de miséricorde corporelles

