
opusdei.org

Audience générale
du 19 novembre 2014

Un grand don du Concile
Vatican ii est d’avoir retrouvé
une vision d’Église fondée sur
la communion, et d’avoir inclus
également le principe de
l’autorité et de la hiérarchie
dans cette perspective. Cela
nous a aidés à mieux
comprendre que tous les
chrétiens, en tant que baptisés,
ont une dignité égale devant le
Seigneur et qu’ils sont liés par
la même vocation, qui est celle
à la sainteté (cf. Const. Lumen
gentium, 39-42). À présent, nous
nous demandons : en quoi



consiste cette vocation
universelle à être

21/11/2014

AUDIENCE GÉNÉRALE

Place Saint-Pierre

Mercredi 19 novembre 2014

Chers frères et sœurs, bonjour.

Un grand don du Concile Vatican ii
est d’avoir retrouvé une vision
d’Église fondée sur la communion, et
d’avoir inclus également le principe
de l’autorité et de la hiérarchie dans
cette perspective. Cela nous a aidés à
mieux comprendre que tous les
chrétiens, en tant que baptisés, ont
une dignité égale devant le Seigneur
et qu’ils sont liés par la même
vocation, qui est celle à la sainteté
(cf. Const. Lumen gentium, 39-42). À



présent, nous nous demandons : en
quoi consiste cette vocation
universelle à être saints ? Et
comment pouvons-nous la réaliser ?

Avant tout, nous devons avoir bien à
l’esprit que la sainteté n’est pas
quelque chose que nous nous
procurons, que nous obtenons par
nos qualités et nos capacités. La
sainteté est un don, c’est le don que
nous fait le Seigneur Jésus, lorsqu’il
nous prend avec lui et qu’il nous
revêt de lui-même, il nous rend
comme lui. Dans la Lettre aux
Éphésiens, l’apôtre Paul affirme que
« le Christ a aimé l’Église et s’est
donné lui-même pour elle, pour la
rendre sainte » (Ep 5, 25-26). Voilà, la
sainteté est véritablement le visage le
plus beau de l’Église, le visage le plus
beau: c’est se redécouvrir en
communion avec Dieu, dans la
plénitude de sa vie et de son amour.
On comprend alors que la sainteté
n’est pas une prérogative



uniquement de certains: la sainteté
est un don qui est offert à tous, sans
exclure personne, et qui constitue
ainsi le caractère distinctif de chaque
chrétien.

Tout cela nous fait comprendre que
pour être saints, il ne faut pas
nécessairement être évêques, prêtres
ou religieux: non, nous sommes tous
appelés à devenir saints ! Tant de fois
également, nous sommes tentés de
penser que la sainteté est réservée
uniquement à ceux qui ont la
possibilité de se détacher des affaires
ordinaires, pour se consacrer
exclusivement à la prière. Mais il
n’en est pas ainsi ! Certains pensent
que la sainteté signifie fermer les
yeux et prendre l’expression des
images pieuses. Non ! Cela n’est pas
la sainteté ! La sainteté est quelque
chose de plus grand, de plus profond,
que nous donne Dieu. Au contraire,
c’est en vivant avec amour et en
offrant son témoignage chrétien dans



les tâches quotidiennes que nous
sommes appelés à devenir saints. Et
chacun dans les conditions et dans
l’état de vie dans lequel il se trouve.
Mais toi tu es consacré, tu es
consacrée ? Sois saint en vivant avec
joie ton don et ton ministère. Tu es
marié ? Sois saint en aimant et en
prenant soin de ton mari, de ta
femme, comme le Christ l’a fait avec
l’Église. Tu est baptisé et pas marié ?
Sois saint en accomplissant avec
honnêteté et compétence ton travail
et en offrant du temps au service de
tes frères. « Mais père, je travaille
dans une usine ; je suis comptable,
toujours entouré de chiffres, là, on ne
peut pas être saint... ». « Oui, oui, là
on peut ! Là où tu travailles, tu peux
devenir saint. Dieu te donne la grâce
de devenir saint. Dieu se
communique à toi ». On peut devenir
saint toujours en tout lieu, c’est-à-
dire que l’on peut s’ouvrir à cette
grâce qui œuvre en nous et nous
conduit à la sainteté. Tu es parent ou



grand-parent ? Sois saint en
enseignant avec passion aux enfants
ou aux petits-enfants à reconnaître et
à suivre Jésus. Et il faut beaucoup de
patience pour cela, pour être un bon
parent, un bon grand-père, une
bonne mère, une bonne grand-mère,
il faut beaucoup de patience et dans
cette patience, vient la sainteté : en
exerçant la patience. Tu es catéchiste,
éducateur ou volontaire ? Sois saint
en devenant un signe visible de
l’amour de Dieu et de sa présence à
nos côtés. Voilà : chaque état de vie
conduit à la sainteté, toujours ! Chez
toi, dans la rue, au travail, dans
l’Église, à ce moment et dans ton état
de vie a été ouverte la voie vers la
sainteté. Ne vous découragez pas et
allez sur cette voie. C’est vraiment
Dieu qui nous donne la grâce. Le
Seigneur ne demande que cela : que
nous soyons en communion avec Lui
et au service de nos frères.



Dès lors, chacun de nous peut faire
un petit examen de conscience ; à
présent, nous pouvons le faire, que
chacun réponde à soi-même, en
silence : comment avons-nous
répondu jusqu’à présent à l’appel du
Seigneur à la sainteté ? Ai-je envie de
devenir un peu meilleur, d’être plus
chrétien, plus chrétienne ? Telle est a
voie de la sainteté. Lorsque le
Seigneur nous invite à devenir saints,
il ne nous appelle pas à quelque
chose de lourd, de triste... Au
contraire ! C’est l’invitation à
partager sa joie, à vivre et à offrir
avec joie chaque moment de notre
vie, en le faisant devenir dans le
même temps un don d’amour pour
les personnes qui sont à nos côtés. Si
nous comprenons cela, tout change
et acquiert un sens nouveau, un beau
sens, un sens qui commence avec les
petites choses de chaque jour. Un
exemple. Une dame va au marché
faire les courses et rencontre une
voisine et elles commencent à parler,



puis arrivent les commérages et cette
dame dit : « Non, non, moi, je ne
parlerai mal de personne ». Cela est
un pas vers la sainteté, cela nous aide
à devenir plus saint. Puis, à la
maison, ton enfant te demande de
parler un peu de ses histoires : « Oh
non, je suis si fatigué, j’ai beaucoup
travaillé aujourd’hui... » — « Mais toi,
installe-toi et écoute ton enfant, qui
en a besoin ! ». Et on s’installe, on
écoute avec patience: cela est un pas
vers la sainteté. Puis finit la journée,
nous sommes tous fatigués, mais il y
a la prière. Faisons la prière : cela
aussi est un pas vers la sainteté. Puis
arrive le dimanche et nous allons à la
Messe, nous faisons la communion,
parfois précédée d’une belle
confession qui nous purifie un peu.
Cela est un pas vers la sainteté. Puis,
nous pensons à la Vierge, si bonne, si
belle, et nous prenons le chapelet et
nous la prions. Cela est un pas vers la
sainteté. Puis je vais dans la rue, je
vois un pauvre, quelqu’un dans le



besoin, je m’arrête, je l’interroge, je
lui donne quelque chose : cela est un
pas vers la sainteté. Ce sont de petites
choses, mais tant de petits pas vers la
sainteté. Chaque pas vers la sainteté
fera de nous des personnes
meilleures, libérées de l’égoïsme et
de la fermeture sur soi, et ouvertes
aux frères et à leurs nécessités.

Chers amis, dans la première Lettre
de saint Pierre nous est adressée
cette exhortation : « Chacun selon la
grâce reçue, mettez-vous au service
les uns des autres, comme de bons
intendants d'une multiple grâce de
Dieu. Si quelqu’un parle, que ce soit
comme les paroles de Dieu ; si
quelqu’un assure le service, que ce
soit comme par un mandat reçu de
Dieu, afin qu’en tout Dieu soit glorifié
par Jésus Christ » (4, 10-11). Voici
l’invitation à la sainteté ! Accueillons-
la avec joie, et soutenons-nous les
uns les autres, afin que le chemin
vers la sainteté ne se parcoure pas



seul, chacun pour soi, mais se
parcoure ensemble, dans l’unique
corps qui est l’Église, bien-aimée et
rendue sainte par le Seigneur Jésus
Christ. Allons de l’avant avec
courage, sur ce chemin de la sainteté.

Vendredi 21 novembre, mémoire
liturgique de la Présentation de la
Très Sainte Vierge Marie au Temple,
nous célébrerons la Journée pro
Orantibus, consacrée aux
communautés religieuses de clôture.
C’est une occasion opportune pour
rendre grâce au Seigneur pour le don
de tant de personnes qui, dans les
monastères et les ermitages, se
consacrent à Dieu dans la prière et
dans le silence fécond, reconnaissant
en lui le primat qui revient à Lui
seul. Rendons grâce au Seigneur
pour les témoignages de vie de
clôture et apportons-leur notre
soutien spirituel et matériel, pour
accomplir cette mission importante.



Je salue bien cordialement les
pèlerins de langue française, en
particulier les personnes venant de
France et du Cameroun.

J’invite chacun d’entre vous à
s’interroger sur la manière dont il a
déjà répondu à l’appel du Seigneur à
la sainteté. Accueillons-le avec joie et
soutenons-nous les uns les autres sur
ce chemin.

Bon pèlerinage !

APPEL

Je suis avec préoccupation la montée
alarmante de la tension à Jérusalem
et dans d’autres zones de la Terre
Sainte, avec des épisodes
inacceptables de violence qui
n’épargnent pas même les lieux de
culte. J’assure une prière particulière
pour toutes les victimes de cette
situation dramatique et pour ceux
qui souffrent de ses conséquences.
Du plus profond de mon cœur,



j’adresse aux parties impliquées un
appel afin de mettre un terme à la
spirale de haine et de violence et que
l’on prenne des décisions
courageuses pour la réconciliation et
la paix. Construire la paix est
difficile, mais vivre sans paix est un
supplice !

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/audience-
generale-du-19-novembre-2014/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/audience-generale-du-19-novembre-2014/
https://opusdei.org/fr-ci/article/audience-generale-du-19-novembre-2014/
https://opusdei.org/fr-ci/article/audience-generale-du-19-novembre-2014/

	Audience générale du 19 novembre 2014

