
opusdei.org

Thème 6. L'être
humain : à l’image
de Dieu

L'homme est la seule créature
capable de connaître et d'aimer
au-delà du matériel et du fini. Si
Dieu nous a créés avec un
esprit, c'est pour que nous
puissions Le connaître et
L'aimer : la création de
l'homme à l'image de Dieu
implique la possibilité d'une
relation de communication
mutuelle. L'être humain, étant à
l'image de Dieu et participant
de Celui qui est amour, est un
être capable d'aimer.



06/10/2022

1. L'homme créé à l'image de Dieu

Le livre de la Genèse nous dit que «
Dieu créa l’homme à son image, à
l’image de Dieu il le créa, il les créa
homme et femme »[1].

Il s'agit en effet d'une révélation de la
plus haute importance. Après la
création du monde matériel, du
monde végétal et du monde animal,
Dieu crée – nous ne considérons pas
ici le monde des anges – l’être
humain. Il existe une distinction
claire et radicale entre les êtres non
humains et les êtres humains : seuls
les humains sont l'image de Dieu ; ils
reflètent de Dieu bien plus que le
simple fait d'être créés par Lui ; ils
participent à la divinité de Dieu
d'une manière supérieure à la nature
non humaine, bien que logiquement



cette similitude n'annule pas la
distinction entre la nature humaine
et la nature divine. « La personne
humaine, créée à l’image de Dieu, est
un être à la fois corporel et spirituel.
Le récit biblique exprime cette
réalité avec un langage symbolique,
lorsqu’il affirme que « Dieu modela
l’homme avec la glaise du sol ; il
insuffla dans ses narines une haleine
de vie et l’homme devint un être
vivant » (Gn 2, 7) »[2].

Cette position intermédiaire de l'être
humain, entre le monde matériel-
animal et la divinité, peut être niée
par les deux extrêmes. Dans le
premier cas, l'homme s'érige en
seigneur absolu de lui-même et de
toute la création ; dans le second,
l'homme est considéré comme un
simple produit de l'évolution
animale, aussi complexe qu'elle
puisse être conçue, privé de
spiritualité et de liberté.



Cependant, pour éviter ces deux
erreurs et accepter plus facilement
cette vérité de foi, il suffit de
réfléchir à l’expérience de notre
manière d'être.

D'une part, nous avons de toute
évidence de nombreuses limitations
qui manifestent et constituent notre
finitude : par exemple, nous ne
parvenons pas à faire tout ce que
nous voulons faire (que ce soit à
cause d'obstacles extérieurs ou
intérieurs) ; de nombreuses choses
nous arrivent que nous ne
contrôlons pas, que nous ne voulons
pas ou que nous ne prévoyons pas ;
nous vivons dans un flux de temps et
d'événements que nous ne pouvons
ni inverser ni arrêter. Notre finitude
est donc bien évidente.

Mais, d'un autre côté, il est tout aussi
évident que certaines
caractéristiques de notre vie
échappent à cette finitude, la rendent



en quelque sorte poreuse ou
l'ouvrent à l'infini. Pour commencer,
nous notons le fait surprenant que,
étant finis, nous le savons ou en
sommes conscients ; et si nous
savons que nous sommes finis, c'est
parce que notre compréhension
dépasse en quelque sorte la limite de
notre propre finitude. En outre, et en
ce qui concerne les limitations
mentionnées ci-dessus, si nous ne
réalisons certainement pas beaucoup
de choses que nous voulons, nous
pouvons les concevoir et les désirer
même si elles sont impossibles à
réaliser ; des événements
incontrôlables s'abattent
nécessairement sur nous, mais nous
pouvons toujours y résister ou
adopter une attitude intérieure à leur
égard ; le temps passe véritablement
pour nous et en nous de manière
nécessairement irréversible, mais
nous vivons toujours dans un «
maintenant » continu et permanent à
partir duquel nous pouvons



contempler et donner un sens au
passé et, dans une certaine mesure,
au futur.

En bref, nous sommes
indubitablement finis et nous vivons
dans un monde matériel fini ; mais
nous avons également la capacité de
nous éloigner ou de nous détacher
des contraintes de la finitude. Cette
capacité n'est possible que parce que
nous sommes spirituels, et c'est en
cela que nous voyons ce qui nous
rend semblables à Dieu, l'Esprit
infini et absolu.

Certaines théories humanistes
prétendent soutenir l'idée d'un être
humain doté d'un esprit, mais un
esprit fini – plus ou moins éclairé –
qui n'est ni à l'image de Dieu ni donc
orienté vers Lui. Une telle conception
est problématique tant sur le plan
théorique, puisque la nature de
l'esprit est de participer à l'absolu et
de tendre vers lui, que sur le plan



pratique, puisque l'expérience
personnelle et historique montre que
la rupture de la relation avec Dieu
finit par diluer la dignité de la
personne humaine. « Il n’y a pas
d’autre alternative : il n'y a que deux
façons possibles de vivre sur la
terre : mener une vie surnaturelle,
ou mener une vie animale »[3].

2. L'être humain : créé par amour,
créé pour aimer

Le fait que « Dieu [ait] créé l'homme
à son image » implique également
deux affirmations fondamentales :
que nous sommes créés par amour et
que nous avons été créés pour aimer.

Tout d'abord, si Dieu est parfait et
absolu, il n'a besoin de rien ni de
personne. Il s'ensuit que Dieu est
absolument transcendant et libre,
c'est-à-dire qu'il n'a pas créé le
monde ou l'homme par nécessité,
mais librement. La création est un
don gratuit de Dieu : en d'autres



termes, toute la création est l'œuvre
de son amour. Nous devons rejeter la
tentation fréquente de soumettre
Dieu, ou la volonté de Dieu, à notre
logique ou à nos conditions.

Deuxièmement, si Dieu nous a créés
à son image, c'est pour entrer dans
une relation possible avec l'homme.
En d'autres termes, si Dieu nous a
rendus capables de connaître et
d'aimer au-delà du matériel et du
fini, s'il nous a créés avec un esprit,
c'est pour que nous puissions Le
connaître et L'aimer. « De toutes les
créatures visibles, l'homme seul est
"capable de connaître et d'aimer son
Créateur" (Gaudium et Spes, 12,3) ; il
est "la seule créature sur terre que
Dieu a aimée pour elle-
même" (Gaudium et Spes, 24,3) ; lui
seul est appelé à participer, par la
connaissance et l'amour, à la vie de
Dieu. C'est dans ce but qu'il a été
créé, et c'est la raison fondamentale
de sa dignité »[4].



D'un autre point de vue, on peut dire
que la création de l'homme à l'image
de Dieu implique la possibilité d'une
relation de communication mutuelle.
Mais l'initiative de cette
communication, si elle concerne
l'intimité, ne peut venir que de Dieu,
car la connaissance humaine
naturelle ne peut accéder par elle-
même à l'intimité de Dieu (ni
d'ailleurs à aucune autre intimité si
elle ne lui est pas ouverte). Et c'est ce
que Dieu a fait en réalité : Il s'est
révélé à nous, Il nous a fait connaître
sa nature la plus intime. Eh bien,
cette profonde révélation nous est
donnée de la manière la plus
explicite par saint Jean : « Dieu est
amour »[5].

Cela signifie que l'être humain, étant
l'image de Dieu et participant de Lui
qui est amour, est un être capable
d'aimer : c'est son essence et sa
définition la plus profonde qui
déterminent ce qu'il est et devient, «



car on est ce qu'est son amour »[6]; et
il est capable d'aimer parce que,
étant créé par amour, il a déjà reçu
cet amour, il a été aimé le premier : «
Voici en quoi consiste l’amour : ce
n’est pas nous qui avons aimé Dieu,
mais c’est lui qui nous a aimés »[7]; «
Quant à nous, nous aimons parce que
Dieu lui-même nous a aimés le
premier»[8]. C'est pourquoi tout le
dynamisme de la vie morale, des
vertus, est informé par l'amour, par
la charité. « La charité ordonne les
actes des autres vertus à la fin
ultime, et par conséquent, elle donne
aussi aux autres vertus leur forme.
C'est pourquoi on dit qu'elle est la
forme des vertus »[9].

3. Dimensions de l'être humain :
intelligence, volonté, émotions

Définir l'homme comme un être
aimant ou capable d'aimer peut être
ambigu en fonction de ce que l'on
entend par amour, un terme qui est



actuellement utilisé de manière trop
large et trop diverse. En général, on
peut dire que l'amour est, ou du
moins abrite, un désir ; mais l'être
humain peut désirer de différentes
manières (égoïstement ou par
altruisme), à différents niveaux de sa
nature (sensible ou spirituelle) et, en
outre, en direction d'objets très
différents (par exemple, inférieurs
ou supérieurs à l'homme lui-même,
objets en soi bons ou mauvais, etc.)
qui caractérisent ce désir et, par
conséquent, le sujet même qui désire,
de différentes manières. La lumière
de la foi nous dit que la manière
d'aimer la plus propre à l'être
humain, image de Dieu, est d'aimer
comme Il aime.

Aimer comme Dieu aime ou aimer
spirituellement signifie, en résumé,
aimer librement dans la vérité et
véritablement. En d'autres termes, il
s'agit d'élever l'affectivité au niveau
où la raison peut discerner en elle le



vrai ou le faux, ce qui est correct et
ce qui ne l’est pas, et ouvre ou dirige
l'amour vers l'autre ; ce qui, bien sûr,
ne peut se faire que librement ou
volontairement. Il s'agit donc de
mettre en jeu les trois dimensions
fondamentales de l'être humain en
tant qu'esprit : l'intelligence ou le
logos qui discerne de manière lucide
et absolue le type d'amour et l'ouvre
à autrui ; la volonté qui décide
librement comment répondre à cette
même exigence lucide et amoureuse ;
et l'affectivité qui, dans sa forme la
plus profonde et suprême, constitue
proprement l'amour.

Bien sûr, nous voyons aussi en nous
un niveau non spirituel où il y a un
manque de lucidité, de liberté ou
d'amour véritable. Il s'agit donc
d'intégrer ces trois dimensions
humaines à leur niveau supérieur ou
spirituel, sans céder au
réductionnisme qui implique
fondamentalement une idée de l'être



humain comme un être matériel,
animal ou socialement grégaire.

Sur ce plan spirituel, l'intelligence et
l'amour vont de pair,
harmonieusement et simultanément.
« Il n'y a pas l'intelligence et ensuite
l'amour : il y a l'amour riche en
intelligence et l'intelligence pleine
d'amour »[10]. Eros et agapè, qui ont
souvent été radicalisés et opposés
l'un à l'autre (comme amour de désir
et amour de bienveillance, amour
ascendant et amour descendant,
amour possessif et amour oblatif,
amour de soi et amour de l'autre,
etc.) s'intègrent en s'élevant et en se
purifiant. « En réalité, eros et agapè –
amour ascendant et amour
descendant – ne se laissent jamais
séparer complètement l’un de
l’autre. Plus ces deux formes
d’amour, même dans des dimensions
différentes, trouvent leur juste unité
dans l’unique réalité de l’amour, plus
se réalise la véritable nature de



l’amour en général. Même si,
initialement, l’eros est surtout
sensuel, ascendant – fascination pour
la grande promesse de bonheur –,
lorsqu’il s’approche ensuite de
l’autre, il se posera toujours moins de
questions sur lui-même, il cherchera
toujours plus le bonheur de l’autre, il
se préoccupera toujours plus de
l’autre, il se donnera et il désirera «
être pour » l’autre. C’est ainsi que le
moment de l’agapè s’insère en lui ;
sinon l'eros déchoit et perd aussi sa
nature même. D’autre part, l’homme
ne peut pas non plus vivre
exclusivement dans l’amour oblatif,
descendant. Il ne peut pas toujours
seulement donner, il doit aussi
recevoir. Celui qui veut donner de
l’amour doit lui aussi le recevoir
comme un don »[11].

4. La sociabilité humaine

Dieu, en nous révélant son essence
en tant qu'amour, nous a également



révélé quelque chose sur la manière
dont il aime ; et non seulement
comment Il aime les créatures
humaines, mais comment Il aime en
Lui-même. Dieu aime de manière
interpersonnelle ; Dieu est trine, une
trinité de personnes qui se
connaissent et s'aiment. Ainsi, si
nous sommes l'image de Dieu, nous
sommes appelés à aimer de cette
manière et nous possédons déjà en
nous une empreinte ou une
participation à cet amour
interpersonnel.

Cette dimension de l'amour, l'amour
pour l'autre, peut déjà être entrevue
dans l'expérience naturelle de
l'amour et l'expérience de l'autre en
tant qu'autre personne. D'une part, si
l'amour est désir, il émeut, il est
mouvement ; et il est naturel qu'il
fasse sortir le sujet de lui-même vers
le haut, vers les autres. D'autre part,
l'expérience authentique que nous
avons des autres n'est pas



simplement l'expérience d'autres «
objets » à qui nous pouvons répondre
si nous le souhaitons ; c'est plutôt
l'expérience d'autres « sujets » qui
exigent déjà d'emblée une réponse
de notre part, envers lesquels nous
nous sentons principalement
interpellés. À son tour, cette
découverte naturelle est renforcée
par la vérité de foi que nous avons
examinée, l'être humain comme
image de Dieu. En effet, si l'autre est
l'image de Dieu, aimer l'autre c'est
aimer l'image de Dieu, aimer celui
que Dieu aime, aimer Dieu lui-même.

L'amour est donc essentiellement
interpersonnel : « Parce que l’amour
est riche de vérité, l’homme peut le
comprendre dans la richesse de ses
valeurs, le partager et le
communiquer. La vérité est, en effet, 
lógos qui crée un diá-logos et donc
une communication et une
communion (...) La vérité ouvre et
unit les intelligences dans le lógos de



l’amour : l’annonce et le témoignage
chrétien de l’amour résident en cela
»[12]. C'est pourquoi le Nouveau
Testament présente les
commandements de l'amour de Dieu
et de l'amour du prochain
ensemble[13], afin que l'un conduise à
l'autre : l'amour de Dieu conduit à
l'amour du prochain, et l'amour du
prochain conduit à l'amour de Dieu.
« Si tu aimes ton frère, tu dois aimer
l’amour lui-même. Or, « l'amour est
Dieu », donc celui qui aime son frère
doit aussi aimer Dieu »[14].

C'est sur ces présupposés
anthropologiques et éthiques
profonds que se fonde la sociabilité
humaine, et pas seulement sur une
question factuelle de vie
communautaire nécessaire et utile.
C'est pourquoi la sociabilité se
nourrit également de l'amour et se
compose principalement de relations
et de communautés d'amour
proprement dites : la famille et



l'amitié. Ce n'est que par la
socialisation, par le contact avec les
autres, que l'être humain grandit et
se développe dans sa propre nature :
« Cette ressemblance montre bien
que l’homme, seule créature sur
terre que Dieu a voulue pour elle-
même, ne peut pleinement se trouver
que par le don désintéressé de lui-
même » (Gaudium et spes, no 24). Il ne
peut même pas parvenir à
reconnaître à fond sa propre vérité si
ce n’est dans la rencontre avec les
autres »[15].

C’est ce que nous voyons dans
l’Évangile lui-même : « Car celui qui
fait la volonté de mon Père qui est
aux cieux, celui-là est pour moi un
frère, une sœur, une mère »[16], et
cela a de riches conséquences pour la
famille en tant que cellule de base de
la société. « Dieu est amour et il vit
en lui-même un mystère de
communion personnelle d'amour. En
créant l'humanité de l'homme et de



la femme à son image et en la
conservant continuellement dans
l'être, Dieu inscrit en elle la vocation,
et donc la capacité et la
responsabilité correspondantes, à
l'amour et à la communion. L'amour
est donc la vocation fondamentale et
innée de tout être humain »[17].

Et en ce qui concerne l'amitié – « Je
vous ai appelés amis »[18] –, il en va de
même : elle se nourrit de l'amour de
Dieu et construit la communauté. «
Par la grâce qu’il nous donne, nous
sommes élevés de telle sorte que
nous sommes réellement ses amis.
Nous pouvons l’aimer du même
amour qu’il répand en nous,
étendant son amour aux autres, dans
l’espérance qu’eux aussi trouveront
leur place dans la communauté
d’amitié fondée par Jésus-Christ »[19].



Bibliographie

- Catéchisme de l’Église Catholique, nos

355-368

- Compendium de la Doctrine Sociale
de l’Eglise, chap. I,3 n° 34-37:

- Guillaume Derville, Introduction à
l’anthropologie théologique, Laurier,
2020.

[1] Gn 1, 27.

[2] Catéchisme, 362.

[3] Josémaría Escrivá de Balaguer, 
Amis de Dieu, 200.

[4] Catéchisme, 356.

[5] 1 Jn 4,8 et 16.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P1C.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html#LAmour%20trinitaire,%20origine%20et%20fin%20de%20la%20personne%20humaine
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html#LAmour%20trinitaire,%20origine%20et%20fin%20de%20la%20personne%20humaine
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html#LAmour%20trinitaire,%20origine%20et%20fin%20de%20la%20personne%20humaine
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html#LAmour%20trinitaire,%20origine%20et%20fin%20de%20la%20personne%20humaine


[6] Saint Augustin, Commentaire de la
première lettre de saint Jean, traité 2, 
no 14.

[7] 1 Jn 4,10.

[8] 1 Jn 4,19.

[9] Saint Thomas d’Aquin, Suma
teológica, II-II, question 23, article 8.

[10] Benoît XVI, Caritas in veritate, no

30.

[11] Benoît XVI, Deus caritas est, no 7.

[12] Benoît XVI, Caritas in veritate, no

4.

[13] Cf. Mt 22,40 ; 1 Jn 4,20 et 21; etc.

[14] Saint Augustin, Commentaire de la
première lettre de saint Jean, traité 9,
no 10.

[15] François, Enc. Fratelli tutti, no 87.

[16] Mt 12,50.



[17] Saint Jean Paul II, Familiaris
consortio, no 11.

[18] Jn 15,15.

[19] François, Christus vivit, no 153.

Sergio Sánchez-Migallón

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ci/article/6-letre-humain-
a-limage-de-dieu/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ci/article/6-letre-humain-a-limage-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-ci/article/6-letre-humain-a-limage-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-ci/article/6-letre-humain-a-limage-de-dieu/

	Thème 6. L'être humain : à l’image de Dieu

