
opusdei.org

Méditation :
Vendredi de la
29ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : découvrir les
signes de Jésus ; le
discernement pour être libre ;
redresser le cours de notre vie.

- Découvrir les signes de Jésus

- Le discernement pour être libre

- Redresser le cours de notre vie



DE NOS JOURS, nous disposons de
nombreux instruments pour prédire
les conditions météorologiques. Les
contemporains de Jésus ne
disposaient pas d’une telle
technologie, mais à partir de certains
signes, ils pouvaient pressentir ce qui
allait se passer. En fait, cette sagesse
se reflétait dans des proverbes ou des
chansons qui prédisaient le temps
qu’il ferait dans certaines
circonstances. Jésus fait référence à
ce savoir populaire lorsqu’il
s’adresse aux foules, les invitant à
croire en lui : « « Quand vous voyez
un nuage monter au couchant, vous
dites aussitôt qu’il va pleuvoir, et
c’est ce qui arrive. Et quand vous
voyez souffler le vent du sud, vous
dites qu’il fera une chaleur torride, et
cela arrive. Hypocrites ! Vous savez
interpréter l’aspect de la terre et du
ciel ; mais ce moment-ci, pourquoi ne
savez-vous pas l’interpréter ? (Lc 12,
54-56).



Le Christ déplore que les signes qu’il
a montrés —les miracles, sa vie et sa
doctrine — devraient suffire à le
confesser comme Messie. Le
Seigneur passait tout près de chacun,
mais beaucoup ne s’en sont pas
rendu compte. Aujourd’hui aussi,
Dieu traverse notre vie dans la
beauté et dans la pénibilité du
quotidien, dans les moments de joie
et dans les moments où nous
éprouvons de la douleur. Et c’est
précisément dans ces circonstances
que nous pouvons découvrir que
Dieu est proche de nous et qu’il se
soucie de nos préoccupations. Hier
comme aujourd’hui, garder notre
cœur sensible et ouvert à la
providence — qui mûrit dans la
prière personnelle — reste la porte
pour découvrir l’action de Dieu en
notre faveur. « Cette recherche du
Seigneur fait de toute notre journée
une conversation intime et confiante.
Je l’ai affirmé, je l’ai écrit bien
souvent, et peu m’importe de le



répéter, car notre Seigneur nous a
fait savoir par son exemple que c’est
le comportement le plus sûr : prier
constamment, du matin au soir et du
soir au matin. Quand tout se fait
facilement : merci, mon Dieu ! Quand
arrive un moment difficile :
Seigneur, ne m’abandonne pas ! » [1]

« POURQUOI aussi ne jugez-vous pas
par vous-mêmes ce qui est juste ?
» (Lc 12, 57), demande le Seigneur à
ceux qui l’écoutaient. Le jugement
que nous portons sur les choses les
plus importantes de notre vie ne
concerne pas seulement notre
intelligence, comme s’il était
exclusivement théorique, mais
requiert l’engagement de notre
volonté. En effet, l’Esprit Saint nous
éclaire pour que nous puissions
comprendre ce qui se passe en nous
et dans le monde qui nous entoure. Il



nous aide à distinguer plus
clairement quelles sont les véritables
motivations qui animent notre
comportement.

Discerner la vérité de notre vie n’est
pas toujours facile. Pourtant, ce n’est
qu’à travers ce processus que nous
pouvons jouir d’une profonde liberté
intérieure : « Si vous demeurez
fidèles à ma parole, vous êtes
vraiment mes disciples ; alors vous
connaîtrez la vérité, et la vérité vous
rendra libres » (Jn 8,31-32). Ce ne
sont pas les circonstances extérieures
qui nous pousseront à agir d’une
certaine manière, ni des motifs plus
ou moins nobles. Le moteur de nos
actions sera avant tout l’amour, la
conviction que cette décision est la
meilleure pour nous-mêmes et pour
notre entourage.

Le discernement « exige que je me
connaisse moi-même, que je sache ce
qui est bon pour moi ici et



maintenant. Il exige surtout une
relation filiale avec Dieu. Dieu est
Père et ne nous laisse pas seuls ; il est
toujours prêt à nous conseiller, à
nous encourager, à nous accueillir,
mais il n’impose jamais sa volonté.
Mais il n’impose jamais sa volonté.
Pourquoi ? Parce qu’il veut être aimé
et non craint. Et Dieu veut aussi que
nous soyons des enfants et non des
esclaves : des enfants libres. Et
l’amour ne peut se vivre que dans la
liberté » [2]. Le Seigneur ne veut pas
que nous nous limitions à faire de
bonnes choses extérieures, mais il
veut que nous les fassions aussi avec
notre cœur. Car « la vraie liberté de
l’esprit, dit le prélat de l’Opus Dei, est
cette capacité et cette attitude
habituelle d’agir par amour, surtout
dans l’engagement de suivre ce que,
en toute circonstance, Dieu demande
à chacun d’entre nous » [3].



« AINSI, quand tu vas avec ton
adversaire devant le magistrat,
pendant que tu es en chemin mets
tout en œuvre pour t’arranger avec
lui, afin d’éviter qu’il ne te traîne
devant le juge, que le juge ne te livre
à l’huissier, et que l’huissier ne te
jette en prison. Je te le dis : tu n’en
sortiras pas avant d’avoir payé
jusqu’au dernier centime » (Lc 12,
58-59). Par cette image, le Seigneur
nous enseigne que, même si un
homme vit dans l’erreur, il est encore
temps de la rectifier. Plus tôt il le fait,
mieux c’est, car il est en route vers le
jugement qui interviendra à la fin de
son existence terrestre : « Que celui
qui ne veut pas être condamné au
châtiment éternel de la seconde mort
se hâte donc, dit un père de l’Église,
de participer dès maintenant à la
première résurrection. Ceux qui,
dans la vie présente, transformés par
la crainte de Dieu, passent de la
mauvaise à la bonne conduite,
passent de la mort à la vie et, plus



tard, seront transformés de leur
basse condition en une condition
glorieuse » [4].

Nous avons tous des choses à
rectifier. Nous sommes conscients de
certaines d’entre elles et nous
demandons au Seigneur de nous
aider à les accepter avec sérénité et à
lutter avec patience et confiance
filiale, sans nous décourager.
D’autres, en revanche, peuvent
passer inaperçus. L’esprit d’examen
nous aide à « atteindre cette pureté
de cœur qui nous fera voir Dieu en
toute chose » [5]. Ainsi, nous pouvons
percevoir dans notre vie quotidienne
entre le bien et le mal, « entre ce qui
vient de Dieu et ce qui vient de nos
propres passions ou du diable » [6].

L’examen de conscience quotidien
consiste à « lire dans le livre de notre
cœur ce qui s’est passé pendant la
journée » [7]. En général, quelques
minutes à la fin de la journée



suffisent, mais il y a des occasions où
l’on prend plus de temps : avant de
se confesser, lors d’une retraite
spirituelle, lorsqu’il s’est passé
quelque chose de particulièrement
important… « Dans tous les cas, il est
toujours bon d’invoquer l’Esprit
Saint pour qu’il nous accorde sa
lumière, et de terminer la journée
par un acte de douleur et une
résolution spécifique pour le
lendemain. De cette façon, nous
redresserons le cours de notre
conduite et nous effacerons par des
actes de contrition les taches que
nous avons pu imprimer dans le livre
de notre vie » [8]. Nous pouvons
demander à la Vierge Marie de nous
aider dans notre lutte quotidienne
pour faire de son Fils le centre de
notre vie.



[1]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
247.

[2]. Pape François, Audience générale,
31 août 2022.

[3]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 9
janvier 2018, n° 5.

[4]. Saint Fulgence de Ruspe, De
remissione peccatorum, 12,4.

[5]. Bienheureux Álvaro del Portillo, 
Lettre pastorale, 8 décembre 1976, n°
8.

[6]. Ibid.

[7]. Pape François, Audience générale,
30 novembre 2022.

[8]. Mgr Xavier Echevarria, Lettre
pastoale, 1er janvier 2016.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/meditation/
meditation-vendredi-de-la-29eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-vendredi-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-vendredi-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-vendredi-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-vendredi-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Vendredi de la 29ème semaine du Temps Ordinaire

