
opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 3ème semaine
de Carême

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : une
attitude humble pour faire la
prière ; l’aveuglement du
pharisien ; l'avantage du
publicain.

- Une attitude humble pour faire la
prière

- L’aveuglement du pharisien

- L'avantage du publicain



AVANT de proposer la parabole du
pharisien et du publicain, saint Luc
fait remarquer que Jésus l’a exposée
« à l’adresse de certains qui étaient
convaincus d’être justes et qui
méprisaient les autres » (Lc 18, 9). Le
Seigneur cherche ainsi à nous
montrer la bonne façon de parler à
Dieu, c’est-à-dire à partir de notre
vérité propre : à partir de l’humilité
de savoir que nous sommes pécheurs
et que nous avons besoin de la
miséricorde de Dieu. « L’humilité est
la disposition pour recevoir
gratuitement le don de la prière » [1],
dit le Catéchisme de l’Église.

Saint Josémaria se définissait lui-
même comme « un pécheur qui aime
Jésus-Christ » [2]. Cette conviction se
retrouve souvent dans la vie des
saints: ils ont laissé briller la lumière
de Dieu dans leur vie, ce qui leur a
permis de découvrir facilement leurs
zones d'ombre personnelles. C’est
l’attitude avec laquelle le prêtre, à la



sainte messe, s’adresse au Seigneur
au nom de toute l’Église : « Et nous,
pécheurs, tes serviteurs, qui mettons
notre espérance en ta miséricorde
inépuisable, admets-nous dans la
communauté des saints apôtres et
martyrs » [3].

La reconnaissance de notre faiblesse
s'accompagne du sentiment d’être
soutenu par Dieu. Sa miséricorde est
plus grande que nos fautes. C’est
pourquoi le chrétien affronte la vie
sans découragement, parce que la
conscience d’être pécheur ne
l’empêche pas d'admettre une réalité
plus décisive : il est un enfant bien-
aimé de Dieu. « Réfugie-toi dans la
filiation divine : Dieu est ton Père
très aimant. Voilà ta sécurité, le
mouillage où tu peux jeter l’ancre,
quoi qu’il arrive à la surface de cette
mer qu’est la vie. Et tu y trouveras la
joie, la vigueur, l’optimisme, la
victoire ! » [4] C’est avec cette attitude
que le Seigneur veut que nous nous



approchions de lui, et qu’il explique
dans la parabole : nous ne sommes
pas des « justes » autosuffisants, mais
des enfants qui ont besoin de leur
Père.

LE PREMIER PERSONNAGE de la
parabole est un pharisien, monté au
temple pour prier. À première vue,
sa prière commence parfaitement,
car il commence par remercier Dieu.
Cependant, on voit tout de suite que
quelque chose ne va pas : son action
de grâce n’est pas due à une
reconnaissance de l’action du
Seigneur en lui, mais se limite à
énumérer toutes ses qualités et ses
mérites : « Je jeûne deux fois par
semaine et je verse le dixième de tout
ce que je gagne ». Et, au milieu de sa
prière, il y a une phrase qui peut
révéler la raison pour laquelle il a
fait tout cela : « Je ne suis pas comme



les autres hommes – ils sont voleurs,
injustes, adultères –, ou encore
comme ce publicain » (Lc 18,11-12).

Le pharisien tombe dans l’attitude
contre laquelle saint Luc nous avait
mis en garde avant de rapporter la
parabole : cet homme méprise les
autres, se croyant juste. En
comparaison du publicain, il se croit
meilleur. Peut-être même avait-il
raison aux yeux du peuple, car les
publicains étaient considérés comme
des pécheurs publics, ayant trahi le
peuple d’Israël. Cependant, il ne tient
pas compte du fait que seul Dieu voit
le fond du cœur. Aucune
comparaison ne tient face à la portée
du regard divin.

Voilà le principal obstacle qui
empêchait la plupart d'entre eux de
reconnaître le Messie : se réfugier
dans leurs propres certitudes et dans
leurs vues uniquement humaines. «
Pareil aveuglement a des



conséquences immédiates sur les
relations de chacun avec ses
semblables. Ce pharisien qui, se
croyant lumière, ne laisse pas Dieu
lui ouvrir les yeux, est celui-là même
qui traitera son prochain avec
orgueil et injustice » [5]. C’est
pourquoi le Seigneur dira plus tard
qu’il n’est pas rentré chez lui justifié :
s’il avait déjà tout ce dont il pensait
avoir besoin, il ne pouvait pas
accepter le salut que Dieu lui offrait.

LE DEUXIÈME personnage de la
parabole est un publicain qui n’ose
même pas lever les yeux au ciel dans
sa prière. Il se frappe simplement la
poitrine en disant : « Mon Dieu,
montre-toi favorable au pécheur que
je suis ! ». C’est pour cela que Jésus
ajoute : « Quand ce dernier
redescendit dans sa maison, c’est lui



qui était devenu un homme juste,
plutôt que l’autre » (Lc 18, 13-14).

Ce publicain commence sa prière en
sachant qu’il est un pécheur.
D’ailleurs, dans son cas, toute la ville
le savait, car il collaborait avec les
autorités étrangères. Cette réalité,
qui peut sembler un obstacle, est
plutôt un avantage sur le pharisien,
car la clameur générale de son
entourage lui rappelle qu’il est
pécheur : son indigence est évidente.
Mais les valeurs sur lesquelles il
construit sa vie ne sont pas ses
propres qualités, ni la
reconnaissance des autres, mais la
compassion de Dieu. « Il agit comme
un homme humble, certain
seulement d’être un pécheur ayant
besoin de miséricorde. Si le pharisien
ne demande rien parce qu’il a déjà
tout, le publicain ne peut qu’implorer
la miséricorde de Dieu. Et c’est beau :
implorer la miséricorde de Dieu. En
se présentant “les mains vides”, le



cœur nu et en se reconnaissant
pécheur, le publicain nous montre à
tous la condition nécessaire pour
recevoir le pardon du Seigneur » [6].

L’attitude du publicain est tout le
contraire de celle du pharisien : il ne
se considère pas comme juste et ne
méprise pas les autres, même s’il
aurait peut-être eu des raisons de le
faire, vu le traitement que lui
réservaient ses contemporains. Jésus
fait remarquer que « quand il
redescendit dans sa maison, c’est lui
qui était devenu un homme juste ».
D’une certaine manière, la prière de
cet homme rappelle celle de la Vierge
Marie, sur laquelle Dieu s’est penché
précisément à cause de son humilité
(cf. Lc 1, 48). Elle nous apprendra à
suivre ce chemin afin que le
Seigneur puisse faire aussi de
grandes choses dans notre vie,
comme notre Mère l'a chanté dans le
Magnificat.



[1].Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2559.

[2]. Álvaro del Portillo, Entretiens sur
le fondateur de l’Opus Dei, n° 113.

[3]. Missel romain, Prière
eucharistique I.

[4]. Saint Josémaria, Chemin de Croix,
VIIe station, n° 2.

[5]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 71.

[6]. Pape François, Audience générale,
1er juin 2016.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/meditation/
meditation-samedi-de-la-3eme-semaine-

de-careme/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-samedi-de-la-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-samedi-de-la-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-samedi-de-la-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-samedi-de-la-3eme-semaine-de-careme/

	Méditation : Samedi de la 3ème semaine de Carême

