
opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 14ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : Dieu connaît
nos luttes ; appeler un chat un
chat ; la sincérité dans la
direction spirituelle.

- Dieu connaît nos luttes

- Appeler un chat un chat

- La sincérité dans la direction
spirituelle



PENDANT son séjour sur terre, Jésus
a rencontré beaucoup de gens
simples qui lui ont dit avec sincérité
ce qu'ils avaient sur le cœur. Mais il
en a aussi rencontré d'autres qui ne
manifestaient pas le même amour de
la vérité ; ils avaient beau faire de
bonnes actions, leurs intentions
n'étaient pas toujours des plus
droites. C'est pourquoi le Seigneur
s'est exclamé un jour : « Rien n’est
voilé qui ne sera dévoilé, rien n’est
caché qui ne sera connu » (Mt 10, 26).

Le Christ sait parfaitement comment
nous sommes. Pour lui, il n'est pas
question de maquiller nos défauts ou
de vanter nos vertus : il veut que nos
rapports avec lui soient marqués par
la sincérité. C'est ainsi que le
psalmiste, modèle de prière pour
nous chrétiens, s'adresse à Dieu : «
Tu me scrutes, Seigneur, et tu sais !
Tu sais quand je m'assois, quand je
me lève ; de très loin, tu pénètres mes
pensées. Que je marche ou me



repose, tu le vois, tous mes chemins
te sont familiers. Avant qu'un mot ne
parvienne à mes lèvres, déjà,
Seigneur, tu le sais » (Ps 138, 1-4).

Toutes nos luttes et tous nos efforts
sont connus du Seigneur. Même dans
nos écueils, nous pouvons garder la
paix, car le Seigneur connaît les
intentions les plus profondes de
notre cœur. C'est pourquoi saint
Josémaria essayait de nous mettre en
garde contre la possibilité d'avoir
peur de nous regarder tels que nous
sommes devant Dieu : « Un moyen
pour être franc et simple ?… Écoute
et médite ces paroles de Pierre :
“Domine, Tu omnia nosti…” —
Seigneur, Tu sais tout ! » [1] Rien ne
nous donne plus de paix que cette
proximité avec Dieu, à qui n'échappe
pas la moindre intention d'amour.



LA SINCÉRITÉ dans nos rapports
avec Dieu nous amène à nous
connaître en profondeur, à connaître
notre personnalité et notre façon
d'être, avec ses possibilités de servir
les autres et ses limites. « Tu as
compris en quoi consiste la sincérité
quand tu m’écris : “J’essaye de
m’habituer à appeler les choses par
leur nom et, surtout, à ne pas
chercher des mots pour ce qui
n’existe pas” » [2].

L'apôtre Jean écrit que « si nous
disons que nous n’avons pas de
péché, nous nous égarons nous-
mêmes, et la vérité n’est pas en nous
» (1 Jn 1, 8). En effet, il est difficile de
trouver quelqu'un qui prétend ne
pas avoir de fautes et qui nous assure
qu'il ne se trompe jamais. « Mais il y
a une chose qui peut nous tromper :
en disant “nous sommes tous
pécheurs”, comme quelqu'un qui dit
“bonjour”, comme quelque chose
d'habituel ou de social, nous n'avons



pas une vraie conscience du péché » 
[3]. Lorsque cette routine voilée
s'insinue, il peut être plus difficile
d'admettre des fautes occasionnelles
et d’accepter nos besoins. Mais saint
Jean ajoute que c'est précisément
dans cette reconnaissance honnête
que nous trouvons le pardon et l'aide
de Dieu pour nous purifier (cf. 1 Jn 1,
9).

La sincérité amène à être concret. Le
péché n'est pas quelque chose
d'abstrait, mais une réalité qui a des
manifestations spécifiques dans la
vie quotidienne. Dans notre dialogue
avec Dieu, nous pouvons nommer les
attitudes qui nous éloignent de Lui et
des autres, et en de nombreuses
occasions, cela peut se traduire par
des résolutions qui nourriront notre
lutte pour la sainteté. Nous pouvons
demander au Seigneur la sagesse
d’être concrets, afin de pouvoir être
honnêtes avec nous-mêmes et ainsi



mieux aimer Dieu et ceux qui nous
entourent chaque jour.

QUAND il s'agit de se connaître soi-
même, on peut avoir du mal à se
connaître par manque de
perspective. La sagesse populaire
exprime cette réalité par un dicton :
« Le médecin a du mal à se soigner
soi-même ». À cause du péché, ou
simplement par manque de recul, il
arrive que nos jugements sur nous-
mêmes ne soient pas tout à fait
justes : nous manquons de recul pour
évaluer calmement et sereinement
comment traverser certaines étapes
de la vie. C'est pourquoi Dieu met à
nos côtés des personnes pouvant
éclairer certaines parties du chemin.
Lorsque nous parlons de notre vie
auprès de quelqu'un qui a gagné
notre confiance, « l'une des formes
de communication les plus belles et



les plus intimes s'établit […] Cela
nous permet de découvrir des choses
inconnues jusqu'alors, petites et
simples, mais, comme le dit
l'Évangile, c'est précisément des
petites choses que naissent les
grandes » [4].

Dans la direction spirituelle, nous
trouvons l'accompagnement d'une
personne qui, parfois par sa seule
présence, parfois par la sagesse de
son expérience, peut nous aider à
mieux connaître Dieu et nous-
mêmes. Saint Josémaria donnait un
petit conseil pour ces entretiens : «
quand tu ouvriras ton âme, raconte
en premier lieu ce que tu ne voudrais
pas que l’on sache. Ainsi le diable
sera toujours vaincu. — Sois clair et
simple. Ouvre toute grande ton âme
afin que, jusqu’au dernier recoin, le
soleil de l’Amour de Dieu y pénètre !
» [5]



L'aide de la direction spirituelle ne
prendra pas toujours la forme de
suggestions concrètes pour faire face
à un problème. Parfois, nous
trouverons la lumière en étant
simplement honnêtes, en mettant des
mots sur une préoccupation et en
reconnaissant humblement que nous
avons besoin d'aide. Saint Josémaria
notait aussi, fort de son expérience
de plusieurs années d'avoir eu
recours à accompagnement et
d'avoir accompagné un grand
nombre d’âmes : « Tu as ouvert
sincèrement ton cœur à ton
Directeur, tu lui as parlé en la
présence de Dieu... et quel bonheur
que le tien de te voir trouver tout
seul une réponse appropriée à tes
tentatives d’évasion » [6]. Nous
pouvons demander à la Vierge Marie
de nous obtenir de Dieu cette
sincérité avec Dieu, avec nous-
mêmes et avec les autres, pour
devenir des âmes toujours plus
simples.



[1]. Saint Josémaria, Sillon, n° 326.

[2]. Ibid., n° 332.

[3]. Pape François, Homélie, 29 avril
2020.

[4]. Pape François, Audience générale,
19 octobre 2022.

[5]. Saint Josémaria, Forge, n° 126.

[6]. Saint Josémaria, Sillon, n° 152.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/meditation/
meditation-samedi-de-la-14eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-samedi-de-la-14eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-samedi-de-la-14eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-samedi-de-la-14eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-samedi-de-la-14eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Samedi de la 14ème semaine du Temps Ordinaire

