
opusdei.org

Méditation :
Mercredi de la 9ème
semaine du Temps
Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
sincérité dans la recherche de
la vérité de Dieu ; les horizons
de l’éternité ; de tout son cœur
et de tout son esprit.

- Sincérité dans la recherche de la
vérité de Dieu.

- Les horizons de l’éternité.

- De tout son cœur et de tout son
esprit.



NOTRE propre histoire est en grande
partie façonnée par les rencontres
que nous faisons avec d’autres
personnes : elles sont parfois
occasionnelles, parfois planifiées ;
elles font parfois partie de notre
activité quotidienne, parfois elles
surviennent de manière inattendue.
Ces circonstances génèrent parfois
des amitiés qui peuvent même
changer notre vie. L’Évangile raconte
quelques-unes des rencontres que
Jésus a eues avec ses contemporains.
Il y a des gens simples, comme la
Samaritaine, qui ont été
complètement transformés par une
rencontre presque fortuite. Il y a
aussi des personnages importants,
comme Nicodème, qui cherchent à
s’entretenir avec Jésus dans
l’intention d’approfondir leur
connaissance de Dieu. Mais il y a
aussi d’autres personnes qui
l’interrogent, non pas tant pour



apprendre, mais pour trouver une
contradiction entre sa prédication et
ce que disent les Écritures.

C’est le cas, par exemple, des
sadducéens, qui ne croient pas en la
résurrection et qui s’approchent de
Jésus pour lui soumettre un cas qui,
au moins aujourd’hui, semble peut-
être farfelu et exagéré : si les maris
d’une femme sont morts, de qui cette
femme sera-t-elle l’épouse quand
viendra la résurrection ? (cf. Mc 12,
19-23). Ces sadducéens n’ont pas une
véritable soif de découvrir la vérité ;
ils ne dialoguent pas animés de la
volonté de changer leur façon de
penser ou de sortir de leurs propres
schémas. Ils n’acceptent pas que «
Dieu est toujours plus grand que
nous ne l’imaginons ; les œuvres qu’il
accomplit sont surprenantes par
rapport à nos calculs ; son action est
toujours différente, elle dépasse
toujours nos besoins et nos attentes ;
c’est pourquoi nous ne devons jamais



cesser de le chercher et de nous
convertir à son vrai visage » [1].

En regardant l’attitude des
sadducéens, nous pouvons aussi
nous demander : est-ce que je
cherche à m’approcher de la vérité
de Dieu en sachant que je risque de
devoir réviser mes préjugés et
ajuster mes schémas ? Suis-je ouvert
à la grandeur de Dieu en élevant
mon regard et mes approches parfois
un peu alambiquées ? Aucune
rencontre avec le Christ ne laisse
indifférent celui qui l’aborde avec
humilité et sans barrières.

« N’ÊTES-VOUS PAS en train de vous
égarer, en méconnaissant les
Écritures et la puissance de Dieu ? »
Jésus répond à la question des
sadducéens. « Lorsqu’on ressuscite
d’entre les morts, on ne prend ni



femme ni mari, mais on est comme
les anges dans les cieux » (Mc 12,
24-25). Et, pour bien montrer que la
résurrection est un élément
fondamental du plan divin et
qu’après la mort, non seulement
l’âme retrouvera la vie, mais aussi
notre corps, le Seigneur ajoute que le
Dieu de leurs pères « n’est pas le Dieu
des morts, mais des vivants » (Mc 12,
27).

L’une des questions que l’homme
s’est le plus souvent posée au cours
de l’histoire est celle de savoir
précisément ce qui nous attend après
la mort. Et dans l’Évangile, dans la
parole toujours actuelle de Dieu,
nous trouvons la réponse à cette
question. Jésus nous assure que la
vie ne se termine pas avec notre
voyage terrestre. Nous sommes
appelés à être « pour toujours
comme Dieu » [2] ; nous sommes faits
pour ne jamais mourir, mais pour
demeurer au ciel, qui n’est pas un



lieu physique au-dessus de nous,
mais une nouvelle dimension, où nos
aspirations les plus profondes seront
satisfaites. « "Dieu connaît et aime
cet homme total que nous sommes
aujourd’hui. C’est donc l’immortel
qui grandit et se développe dans
notre vie dès maintenant. C’est dans
notre corps que nous souffrons et
que nous aimons, que nous espérons,
que nous éprouvons de la joie et de
la peine, que nous progressons dans
le temps » [3].

C’est dans ce sens que saint
Josémaria disait que nous pouvons
réaliser toutes nos activités sur terre,
même les plus petites en apparence,
avec une « vibration d’éternité » [4]

Derrière un travail bien fait, un
détail de service ou une courte
prière, il y a un horizon beaucoup
plus vaste qu’il n’y paraît à l’œil nu.
Rien de ce que nous faisons ne reste
inachevé ; chaque geste peut nous



préparer à contempler Dieu face à
face dans la vie éternelle.

SAINT AUGUSTIN, poussé par le désir
de mieux connaître Dieu pour mieux
l’aimer, s’est plongé dans la
philosophie et dans ce qui nous a été
révélé par la foi. On raconte qu’un
jour, alors qu’il se promenait au bord
de la mer, il ressassait dans son
esprit de nombreuses réflexions sur
la Trinité. Il vit un petit garçon courir
vers le rivage et remplir d’eau de
mer un petit récipient qu’il retourna
à l’endroit où il se trouvait
auparavant et qu’il vida dans un trou
qu’il avait fait dans le sable. Le
garçon répéta l’opération jusqu’à ce
que saint Augustin lui demande ce
qu’il faisait. Il lui expliqua alors qu’il
voulait vider la mer et faire entrer
toute l’eau dans le trou. Saint
Augustin lui fit comprendre



l’impossibilité de la tâche, mais
l’enfant répondit qu’il était beaucoup
plus difficile de comprendre ce qu’il
faisait : essayer de résoudre le
mystère de Dieu.

« La foi et la raison sont comme les
deux ailes par lesquelles l’esprit
humain s’élève vers la contemplation
de la vérité. Dieu a mis dans le cœur
de l’homme le désir de connaître la
vérité et, en définitive, de le
connaître, afin que, le connaissant et
l’aimant, il parvienne aussi à la
pleine vérité sur lui-même » [5]. C’est
ainsi que nous considérons les
choses de Dieu, comme il l’a enseigné
au peuple d’Israël : « Tu aimeras le
Seigneur ton Dieu de tout ton cœur,
de toute ton âme et de tout ton esprit
» (Mt 22, 37). « Que reste-t-il de ton
cœur pour t’aimer toi-même ? Que
reste-t-il de ton âme ? Que reste-t-il
de ton esprit ? Tout, dit-il. Celui qui
vous a tout donné exige tout de vous
» [6].



Saint Josémaria disait que la vie d’un
chrétien est marquée par une
relation filiale avec Dieu et, en même
temps, par le désir de le connaître en
profondeur : " Pieux, donc, comme
des enfants, mais pas ignorants, car
chacun doit s’efforcer, dans la
mesure de ses possibilités, d’étudier
sérieusement et scientifiquement la
foi. « Pieux comme des enfants, mais
pas ignorants. Chacun de nous doit
s’efforcer, dans la mesure de ses
moyens, d’approfondir sa foi avec
sérieux et avec une rigueur
scientifique : c’est cela la théologie.
Nous devons al- lier une piété
d’enfants à une doctrine sûre de
théologiens » [7] . Nous pouvons nous
adresser à la Vierge Marie pour
qu’elle nous aide à traiter son Fils
avec confiance et à avoir faim de
l’aimer et de le connaître chaque jour
davantage.



[1]. Pape François, Angelus, 11
décembre 2022.

[2]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1023.

[3]. Ratzinger, J, Coopérateurs de la
vérité.,

[4]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
239.

[5]. Saint Jean Paul II, Fides et ratio,
Introduction.

[6]. Saint Augustin, Sermon, 34.

[7]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 10.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/meditation/
meditation-mercredi-de-la-9eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-mercredi-de-la-9eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-mercredi-de-la-9eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-mercredi-de-la-9eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-mercredi-de-la-9eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mercredi de la 9ème semaine du Temps Ordinaire

