
opusdei.org

Méditation :
Mercredi de la 3ème
semaine de Carême

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : Jésus
est la plénitude de la Loi ; une
fidélité qui vivifie et agrandit le
cœur ; nous comprenons ce que
nous aimons.

- Jésus est la plénitude de la Loi

- Une fidélité qui vivifie et agrandit le
cœur

- Nous comprenons ce que nous
aimons



« VOICI LES PAROLES que Moïse
adressa à tout Israël dans le désert,
au-delà du Jourdain […]. Il leur
rapporta tout ce que le Seigneur lui
avait ordonné de transmettre » (Dt 1,
1.3). Le peuple est à un pas d’entrer
dans la Terre promise. Cependant,
celui qui a été leur guide et leur
berger depuis qu’ils ont quitté
l’Égypte, quarante ans plus tôt, ne
franchira pas cette dernière frontière
avec eux. Avant de rendre son âme à
Dieu, Moïse remplit sa mission
jusqu’au bout. « Voyez, leur dit-il, je
vous enseigne les décrets et les
ordonnances que le Seigneur mon
Dieu m’a donnés pour vous, afin que
vous les mettiez en pratique dans le
pays où vous allez entrer pour en
prendre possession. Vous les
garderez, vous les mettrez en
pratique ; ils seront votre sagesse et
votre intelligence aux yeux de tous
les peuples » (Dt 4, 5-6).



L’identité d’Israël se forgera dans la
fidélité à cette Loi. De Josué et Pinhas
à Saul de Tarse, en passant par Élie,
Judith ou Mattathias, de nombreux
Israélites sentiront leur âme brûler
d’amour pour la Loi de Dieu. C’est
pourquoi, lorsque Jésus commence
sa vie publique, une certaine
agitation s’est produite. Il parle avec
autorité, et semble s’autoriser, ainsi
que ses disciples, à faire des
exceptions aux traditions de leurs
pères. Les Israélites pieux sont
confus, alors le Seigneur vient à leur
rencontre : « Ne pensez pas que je
sois venu abolir la Loi ou les
Prophètes : je ne suis pas venu abolir,
mais accomplir » (Mt 5,17).

Jésus s’insère dans cette tradition
d’amour de la Loi, la gloire de son
peuple. Mais il ajoute autre chose. Il
n’est certes pas venu pour la
supprimer, mais il ne se limite pas
non plus à un simple
accomplissement. Avec le Christ,



l’heure de la plénitude a sonné pour
la Loi. « Il va à la racine de la Loi,
visant surtout l’intention, c’est-à-dire
le cœur de l’homme, où prennent
leur origine nos actions bonnes ou
mauvaises […]. Et nous, par la foi au
Christ, nous pouvons nous ouvrir à
l’action de l’Esprit, qui nous rend
capables de vivre l’amour divin » [1].

POUR CERTAINS des auditeurs la
réponse de Jésus leur semblait peu. «
S’il n’est pas venu abolir la Loi, alors
comment expliquer son
comportement ambigu ? » Mais la
prétendue ambiguïté de Jésus
n’apparaît comme telle qu’à ceux qui
ont une vision déformée de la Loi. Et
c’est précisément cette vision
déformée que Jésus veut abolir. La
tâche s’avère difficile, parce qu’il la
trouve profondément enracinée,
surtout chez certains pharisiens : ils



ont une observance superficielle de
la Loi, une observance formelle,
compatible avec un cœur qui ne
grandit pas (cf. Is 29,13 ; Mt 15,6).

Mais ce n’est pas cette fidélité-là que
le Seigneur veut. Moïse avait dit : «
Maintenant, Israël, écoute les décrets
et les ordonnances que je vous
enseigne pour que vous les mettiez
en pratique » (Dt 4, 1). Le but de la
Loi est de nous aider à vivre, de nous
faire grandir. Dans le même sens, les
paroles de Jésus sont esprit et vie (cf.
Jn 6, 63), une parole qui, « rapide,
parcourt la terre », nous dit le
psalmiste (Ps 147,15). Loin de nous
diminuer, la fidélité à la Loi a la
capacité de nous rendre grands,
parce qu’elle nous montre les voies
de l’expansion de notre cœur : « Que
ta promesse assure mes pas :
qu’aucun mal ne triomphe de moi !
» (Ps 118, 133).



« La sainteté est flexible comme des
muscles bien déliés », disait saint
Josémaria. « La sainteté n’a pas la
rigidité du carton […] Elle est
vivante : vivante d’une vie
surnaturelle » [2]. Comment
distinguer l’accomplissement
pharisaïque, qui nous rend petits et
rigides, de celui qui nous rend
grands et nous remplit de vie ? On
pourrait dire beaucoup de choses,
mais la clé ultime réside dans un
amour qui a deux indicateurs
concrets : la joie, fruit de la liberté de
faire les choses [3]; et la tendresse
avec laquelle nous faisons les choses 
[4], parce que nous leur accordons
toute notre attention. Nous pouvons
ainsi comprendre pourquoi « les
grandes âmes font grand cas des
petites choses » [5].



POUR être à même d’accomplir la loi
de Dieu avec amour, il est important
de savoir pourquoi nous faisons ces
choses. Il est vrai que nous pouvons
aimer quelque chose même sans
comprendre complètement car, dans
ce cas, nous nous en remettons à
celui qui nous le dit : le Seigneur, nos
parents, quelqu’un en qui nous
avons confiance… Mais l’amour
authentique cherche toujours à
mieux comprendre, et l’amour
grandit dans la mesure où nous en
approfondissons les raisons [6]. Si
nous faisons les choses sans
comprendre pourquoi, il est facile de
finir par se limiter à une satisfaction
externe, sans intérioriser les raisons
pour lesquelles nous les faisons, et
sans nous identifier à elles. Ainsi,
nous pouvons facilement finir par
oublier que nous faisions cela pour le
Seigneur, ce qui peut devenir
fatigant ou dénué de sens. « Mais
prends garde à toi : garde-toi de
jamais oublier ce que tes yeux ont



vu ; ne le laisse pas sortir de ton
cœur un seul jour. Enseigne-le à tes
fils, et aux fils de tes fils » (Dt 4, 9).

Parfois, nous comprendrons les
choses précisément par obéissance,
lorsque cette obéissance naît du désir
de s’identifier à ce que Dieu veut. Ce
miracle se produit surtout dans la
prière, où le Seigneur nous aide à
conformer nos désirs aux siens,
grâce aux lumières, actes d’amour et
inspirations qu’il déverse dans notre
âme. Outre la prière, un moyen
indispensable est l’étude, en
particulier l’étude des Saintes
Écritures et du Catéchisme de l’Église
catholique. Ce sont des trésors
inépuisables dans lesquels nous
pouvons plonger toujours plus
profondément, et où nous trouverons
des lumières toujours nouvelles pour
donner du sens à tout ce que nous
faisons, et pour donner raison à ceux
qui nous le demandent. Sainte Marie
a également dû fournir un effort



pour comprendre. C’est pourquoi elle
réfléchissait souvent dans son cœur
(cf. Lc 1, 29 ; 2, 19.51), posait des
questions sur ce qu’elle ne
comprenait pas (cf. Lc 1, 34 ; 2, 48) et
demandait conseil à ceux qui
pouvaient l’aider (cf. Lc 1, 39). Elle
peut nous apprendre à être ainsi
vraiment libres.

[1]. Pape François, Angélus, 16 février
2014.

[2]. Saint Josémaria, Forge, n° 156.

[3]. Cf. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 9 janvier 2018, n° 6.

[4]. Cf. Pape François, Amoris lætitia,
n° 127.

[5]. Saint Josémaria, Chemin, n° 818.



[6]. Cf. saint Thomas d’Aquin, 
Commentaire de l’Éthique à
Nicomaque, Liv. 8, lect. 12, n° 6.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/meditation/
meditation-mercredi-3eme-semaine-de-

careme/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-mercredi-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-mercredi-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-mercredi-3eme-semaine-de-careme/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-mercredi-3eme-semaine-de-careme/

	Méditation : Mercredi de la 3ème semaine de Carême

