
opusdei.org

Méditation :
Mercredi 12ème
semaine du Temps
Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : faux
prophètes ; l’unité de vie ; aimer
l’endroit où nous sommes.

- Faux prophètes

- L’unité de vie

- Aimer l’endroit où nous sommes



JÉSUS n’avait aucune gêne à
s’entourer de personnes qui n'étaient
pas bien vues par le peuple juif. Il
mangeait avec les collecteurs
d’impôts, entrait volontiers dans les
maisons des païens, s’approchait
même des lépreux et les touchait. Par
ses gestes et ses paroles, il a
manifesté une ouverture à tous les
peuples qui aura probablement
surpris ses contemporains. Il
n’aimait pas le péché, mais il aimait
le pécheur. C’est pourquoi, un jour, il
a voulu avertir les gens que le fait de
s'entourer de personnes rejetées par
la société n'était pas le danger le plus
grave. Le plus grand danger - dirait-
on aujourd'hui - vient de ceux qui, se
croyant justes, ne cherchent que leur
propre bien-être, leur propre succès
et leur propre position. « Méfiez-vous
des faux prophètes qui viennent à
vous déguisés en brebis, alors qu’au-
dedans ce sont des loups voraces
» (Mt 7,15).



Ces faux prophètes dont parle le
Seigneur sont ceux qui ont trahi leur
véritable identité. Au lieu de veiller
sur le peuple d’Israël, ils avaient mis
leur espoir dans les richesses et les
louanges. Les vrais prophètes, en
revanche, étaient ceux qui faisaient
leurs les souffrances du peuple. « Les
grands savent écouter et c’est de
l’écoute qu’ils font, parce que leur
confiance et leur force reposent sur
le roc de l’amour de Jésus-Christ » [1].
Connaître les préoccupations et les
espoirs des gens que la providence
nous a confiés d’une manière ou
d’une autre est l’une des principales
qualités du Bon Pasteur. C’est ce qu’a
fait le Seigneur : il n’a fui la
compagnie de personne. Il a écouté
les supplications les plus profondes
des gens et les a libérés de leurs
peurs. Dans notre prière, nous
pouvons nous demander : est-ce que
je connais les joies et les peines des
personnes qui m’entourent ?



TOUTE l’existence du chrétien est
appelée à devenir un culte rendu à
Dieu (cf. Jn 4, 23), de sorte que la
lumière de la grâce transforme les
différents espaces de notre vie en
lieux habitables pour le Seigneur et
pour les autres. L’unité de vie fait
que toutes nos actions sont orientées
vers Dieu et les autres en Lui. Cette
unification renforce de plus en plus
notre identité de fils dans le Christ,
par la puissance de l’Esprit Saint, qui
anime tout par la charité et nous
pousse à la sainteté et à l’apostolat
dans nos occupations quotidiennes.

L’incohérence de vie, dans laquelle
tombent les « faux prophètes », est
un manque de paix qui rompt
l’équilibre personnel. Dans l’unité de
vie, en revanche, nous trouvons une
harmonie de plus en plus grande, car
nous ne laissons pas les
circonstances ou l’environnement



dicter notre façon d’être ou de
décider : à la lumière de la foi, nous
pouvons donner un sens à toutes les
facettes de notre vie et à ce qui nous
arrive : le bien comme ce qui semble
mauvais ou répréhensible ; nous
apprenons à nous réconcilier avec le
passé et à nous lier d’amitié avec le
présent. L’amitié avec Dieu nous
donne la confiance nécessaire pour
exprimer notre identité de chrétien
dans n’importe quelle situation et
pour intégrer la réalité dans notre
vie, sans vivre dans des trous noirs,
ces espaces denses et fermés dans
lesquels même la lumière est piégée.

Le fondement de l’unité de vie se
trouve dans la conscience de notre
filiation divine. Celle-ci « nous
conduit à prier avec la confiance des
enfants de Dieu, à avancer dans la
vie avec l’aisance des enfants de
Dieu, à raisonner et à décider avec la
liberté des enfants de Dieu, à
affronter la douleur et la souffrance



avec la sérénité des enfants de Dieu,
à apprécier les belles choses comme
le fait un enfant de Dieu » [2]. C’est
pourquoi saint Josémaria disait que
la filiation divine finit par informer
toute l’existence : « Elle est présente
dans toutes les pensées, dans tous les
désirs, dans toutes les affections » [3].

UNE PARTIE de l’unité de la vie
consiste à aimer l'endroit et l'époque
où nous vivons. La création et la
rédemption se réalisent ici,
aujourd’hui et maintenant, si nous
nous efforçons de connaître et de
comprendre notre monde, de l’aimer
comme l’ont fait les saints. Saint
Josémaria, par exemple, nous invitait
à ne pas faire des « rêves vains »[4], à
fuir toute « mystique du si » [5].
L’unité de vie s’apprécie là où nous
vivons, avec Dieu et avec les gens qui
nous entourent, en essayant de rêver



aux activités dans lesquelles nous
sommes plongés - pour les remplir
des dons de Dieu - et sans chercher à
nous évader vers d’autres mondes
plus beaux mais irréels. Saint Paul
invite les Thessaloniciens à travailler
et à gagner leur vie et à s’aider
mutuellement à se comporter de la
sorte (cf. 2 Th 3, 6-15). Cette
cohérence de vie nous permet en
même temps d’être flexibles face à
l’imprévu, parce qu’en priant et en
vivant pour Dieu et pour les autres,
nous expérimentons que la charité
unit ce qui semble divisé et ordonne
ce qui était désintégré. Ainsi, nous
pouvons nous rendre à un rendez-
vous même si nous aurions préféré
un plan apparemment meilleur, ou
nous pouvons payer le prix du
transport public même si l’état de ce
service nous invite à nous rebeller et
à ne pas payer, tout en cherchant des
alternatives dans la manière de
proposer des améliorations.



Vivre ainsi, c’est s’efforcer de mettre
en pratique l’exhortation du
Seigneur : « Que votre parole soit
“oui”, si c’est “oui”, “non”, si c’est
“non”. Ce qui est en plus vient du
Mauvais » (Mt 5, 37). Le Christ
indique une manière de parler : un
mode de vie chrétien qui s’actualise
par la présence de Dieu, une «
attention respectueuse à sa présence,
reconnue ou ignorée dans chacune
de nos paroles » [6] qui se traduit par
le fait de ne jamais mentir, même si à
un moment donné cela pourrait nous
tirer d'affaire ; de se comporter avec
dignité, même si personne ne nous
voit ; de ne pas donner libre cours à
la colère lorsque nous prenons le
volant ou que nous jouons un match
de football. Comme l’enseigne le
Concile Vatican II, les baptisés
remplissent « fidèlement leurs
devoirs temporels, guidés par l’Esprit
de l’Évangile. […] Par leur foi même,
ils sont d’autant plus tenus de les
accomplir, chacun selon la vocation à



laquelle il a été appelé » [7]. Nous
pouvons demander à la Vierge Marie
de nous aider à acquérir cette unité
de vie pour transmettre vraiment la
joie de vivre avec son Fils.

[1] François, Homélie, 25-VI-2015.

[2] Mgr F. Ocáriz, Lettre pastorale, 28
octobre 2020, n° 3.

[3] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
146.

[4] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n° 8.

[5] Saint Josémaria, Entretiens, n° 88.

[6] Catéchisme de l'Église catholique, n°
2153.

[7] Concile Vatican II, Gaudium et Spes,
n° 43.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/meditation/
meditation-mercredi-12eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-mercredi-12eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-mercredi-12eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-mercredi-12eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-mercredi-12eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mercredi 12ème semaine du Temps Ordinaire

