
opusdei.org

Méditation : Lundi
de la 29ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : la prière
responsabilise tout le monde ; le
riche insensé ; la perception des
biens immatériels.

- La prière responsabilise tout le
monde

- Le riche insensé

- La perception des biens immatériels



LA PERSONNALITÉ chaleureuse et
accessible de Jésus permet à ceux qui
l’entourent d’entrer rapidement en
confiance avec lui. Il est facile de
s’approcher du Maître et de lui poser,
sans tourner autour du pot,
n’importe quelle difficulté. Beaucoup
viennent au Seigneur avec de
grandes questions ; d’autres, en
revanche, lui posent des problèmes
plus quotidiens afin d’obtenir des
conseils ou de la consolation. Dans
tous les cas, le Fils de Dieu répond à
chaque demande avec le désir
d’éclairer la personne qui en a
besoin.

Saint Luc nous rapporte une
demande que quelqu’un a adressée
au Seigneur de manière directe et
confiante : « Maître, dis à mon frère
de partager avec moi notre héritage
» (Lc 12, 13). D’un point de vue
humain, la demande de cet homme
est compréhensible. Nous ne
connaissons pas les détails de la



dispute, ni lequel des protagonistes
avait le plus raison ; le fait est que
cette personne se trouve dans une
situation compliquée, qui lui pèse, et
qu’elle se tourne vers Dieu pour
trouver une solution. Et Jésus
répond : « Qui donc m’a établi pour
être votre juge ou l’arbitre de vos
partages ? » (Lc 12, 14).

Par sa réponse, le Seigneur ne
cherche pas à se désengager de nos
préoccupations. Au contraire, il nous
renvoie à la source de la solution de
nos problèmes et de l’établissement
dans nos maisons — avec notre
liberté — du royaume de Dieu. Jésus
vient pour nous libérer de nos
péchés et nous donner sa grâce ; et,
en même temps, il semble laisser
entre nos mains la direction de
nombreux aspects de notre vie,
comme nous le voyons en d’autres
occasions – « Rendez à César ce qui
est à César et à Dieu ce qui est à Dieu
» (Lc 20, 25). Il nous montre ainsi que



« la prière n’est pas un calmant pour
soulager les angoisses de la vie ; ou,
en tout cas, une telle prière n’est
sûrement pas chrétienne. Au
contraire, la prière rend chacun de
nous responsable » [1].

JÉSUS profite de la demande de cette
personne pour inviter ceux qui
l’écoutent à vivre détachés des
biens : « Gardez-vous bien de toute
avidité, car la vie de quelqu’un,
même dans l’abondance, ne dépend
pas de ce qu’il possède » (Lc 12, 15).
Le Seigneur raconte ensuite la
parabole d’un riche propriétaire
terrien qui possède des terres qui lui
ont rapporté de grandes récoltes. Ce
propriétaire décide de stocker tout le
grain récolté dans de nouveaux
greniers afin de vivre
confortablement. Cependant, Dieu
fait comprendre à cet homme qu’il



quittera ce monde cette nuit même,
et lui fait considérer la folie de s’être
trop occupé des biens d’ici-bas, en
négligeant au contraire les biens qui
en valent la peine. Le sort de cette
personne aurait été bien différent si
elle s’était souvenue que tous ces
moyens étaient en réalité une
occasion d’aimer Dieu. « Rends gloire
au Seigneur avec tes biens, donne-lui
les prémices de ton revenu : tes
greniers se rempliront de blé, le vin
nouveau débordera de tes cuves » (Pr
3, 9-10).

Le Seigneur ne censure pas la
possession des richesses, ni la
préoccupation prudente des
situations terrestres. Mais Jésus ne
veut pas que nos cœurs soient
emprisonnés dans ces biens, car ils
ne peuvent nous donner qu’une joie
relative et superficielle. Comme le
soulignait saint Josémaria : « Lorsque
quelqu’un axe son bonheur
exclusivement sur les choses d’ici-bas



— j’ai été témoin de véritables
tragédies —, il en pervertit l’usage
raisonnable et détruit l’ordre
sagement disposé par le Créateur.
Son cœur devient alors triste et
insatisfait ; il s’engage sur la voie
d’un éternel mécontentement et finit
par être dès ici-bas esclave, victime
de ces mêmes biens qu’il a peut-être
atteint au prix d’efforts et de
renoncements innombrables » [2]. Le
détachement, en revanche, nous
permet de regarder vers le haut et de
nous éloigner de ce qui nous semble
indispensable. C’est ainsi que nous
pouvons voir avant tout les dons que
le Seigneur a préparés pour nous : «
Si donc vous êtes ressuscités avec le
Christ, recherchez les réalités d’en
haut : c’est là qu’est le Christ, assis à
la droite de Dieu. Pensez aux réalités
d’en haut, non à celles de la terre
» (Col 3, 1-2).



LE DÉTACHEMENT crée en nous la
capacité de découvrir les biens qui
en valent la peine. C’est ce
qu’Abraham a apprécié, et ce que
saint Paul a noté dans sa Lettre aux
Romains : « Devant la promesse de
Dieu, il n’hésita pas, il ne manqua
pas de foi, mais il trouva sa force
dans la foi et rendit gloire à Dieu, car
il était pleinement convaincu que
Dieu a la puissance d’accomplir ce
qu’il a promis » (Rm 4,20-21). Il n’y a
rien de plus immatériel et de moins
immédiat qu’une promesse. Mais
c’est ce que Dieu a donné à Abraham.
Il ne lui a pas donné au même
moment une terre ou une
descendance, ni une grande richesse,
mais une promesse. L’héritage
d’Abraham est presque purement
immatériel et, en même temps, il n’y
a pas de plus grande richesse à
penser : outre le fait que le Seigneur
a pris soin d’Abraham tout au long
de sa vie et qu’il est devenu très
proche de sa famille, au tournant des



siècles, cette terre et cette
descendance seront une réalité qui
dépassera de loin toutes les
possibilités de l’imagination.

Le détachement nous offre la
possibilité de percevoir les biens
immatériels avec lesquels Dieu veut
nous rendre vraiment riches, comme
il l’a fait avec Abraham et comme il
l’a fait avec tant de saints. Ce sont des
dons dont nous ne devons pas
attendre le ciel pour jouir, mais que
nous pouvons souvent déjà goûter
dans le présent comme dans les mois
ou les années à venir : la proximité
que Dieu nous offre dans les
sacrements, l’amour que nous
donnent notre famille et nos amis, la
joie que nous éprouvons lorsque
nous servons les autres, la
satisfaction que nous ressentons
pour un travail bien fait que nous
avons sanctifié… En tout, nous
pouvons découvrir la manière
discrète dont la providence de Dieu



nous bénit souvent. « Je voudrais
graver en lettres de feu dans votre
esprit, disait saint Josémaria, que
nous avons toutes les raisons du
monde pour parcourir cette terre
avec optimisme, l’âme bien détachée
des choses qui semblent
indispensables — car votre Père sait
bien ce dont vous avez besoin ! — et
qu’il y pourvoira. Croyez-moi : c’est
seulement de cette manière que nous
nous conduirons en maîtres de la
Création » [3]. La Vierge Marie, qui a
placé son bonheur dans la promesse
d’être la Mère de Dieu, peut nous
aider à découvrir les vraies richesses
que le Seigneur a préparées pour
nous.

[1]. Pape François, Audience générale,
21 octobre 2020.



[2]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
118.

[3]. Ibid., n° 116.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/meditation/
meditation-lundi-29eme-semaine-du-

temps-ordinaire/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-lundi-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-lundi-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-lundi-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ch/meditation/meditation-lundi-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Lundi de la 29ème semaine du Temps Ordinaire

